**Семинар по библейскому богословию**

**Занятие 7: История жертвоприношения**

Какой цели достигла жертва Христа? Что он совершил на кресте? Ответы на эти вопросы лежат в основе христианства, и поэтому вы можете быть уверены, что учение о жертвенном искуплении Христа является мишенью для дьявола. Вы можете быть уверены, что смысл этого центрального события в христианстве будет в центре всевозможных споров.

На самом деле, вы можете ожидать, что многие из самых убедительных ответов на вопрос «Для чего Христос взошел на крест?» будут достоверными и истинными; но они не будут полноценной истиной. Может быть Христос умер, чтобы продемонстрировать Божью любовь к нам? Да! Но это еще не все.

Сегодня мы рассмотрим сюжетную линию жертвоприношений в Библии, чтобы мы могли иметь правильное понимание этой центральной темы в библейской истории. Помните, фундаментальная предпосылка этого семинара заключается в том, что Библия - это единая история; история, которая не является вымыслом, потому что это откровение Божье, разворачивающееся во времени и пространстве. И мы учимся определять, чему мы можем верить в соответствии с этой сюжетной линией.

**ИСТОРИЯ ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЯ**

В основе библейской истории лежит история жертвоприношения. По иронии судьбы, эта история начинается с колоссального провала самоотречения. Когда Адам и Ева потворствовали своему желанию быть равными Богу, они погрузили себя и всех нас в мир, который теперь был под Божьим проклятием; мир, в котором жертвоприношение станет обычным явлением. По мере продолжения повествования о Священном Писании постепенно проявляется необходимость, природа и последствия жертвоприношений. Я поделю эту сюжетную линию на шесть эпизодов:

1) Адам и Ева и их дети вводят понятие Жертвы в Ветхом Завете. В **Бытие 3:21** Бог дает Адаму и Еве шкуры животных. Это является важной характеристикой, которая будет отличать дальнейшие жертвоприношения: ожидание того, что *смерть и грех* непосредственно связаны. [ПРИМЕЧАНИЕ: кто приносит жертву?] Каин и Авель в **Бытие 4** приносят жертвоприношения Господу. При этом нет упоминания о грехе или крови. Библия называет это жертвоприношением, даром, и идея заключается в дани уважения великому царю и подчинение его Господству. Мы видим здесь зарождение еще одного великого принципа жертвоприношения, который подчеркивали пророки, псалмопевцы и писателями книг мудрости - внутреннее состояние поклонников должно быть должным, если они желают, чтобы их «внешний» дар был принят.

2) Следующая жертва описана в **Бытие 8**. После потопа Ной приносит множество чистых животных в виде жертвы всесожжений. Это подразумевает идею приношения или дара, и этот дар оказывает влияние на Бога. Библия говорит нам:

Бытие 8:20–22

*20 И устроил Ной жертвенник Господу; и взял из всякого скота чистого и из всех птиц чистых и принес во всесожжение на жертвеннике. 21 И обонял Господь приятное благоухание, и сказал Господь в сердце Своем: не буду больше проклинать землю за человека, потому что помышление сердца человеческого - зло от юности его; и не буду больше поражать всего живущего, как Я сделал: 22 впредь во все дни земли сеяние и жатва, холод и зной, лето и зима, день и ночь не прекратятся.”*

Грех, который вызвал Божий суд, остался в сердцах Ноя и его детей. Но Бог обещает никогда больше не уничтожать все человечество. Жертвоприношения продолжаются в течение патриархального века, вы читаем, как строятся алтари и как Ноем, Авраамом, Исааком и Иаковом приносятся жертвы. Принесенный дар является основой для молитвы, для призывания имени Господня (Бытие 12: 8, 13: 4, 26:25). [Встреча с Богом связана с жертвоприношением.]

3) Бог не только обещает никогда больше не уничтожать человечество, Он обещает благословить все народы. В частности, он обещает Аврааму семя, которое будет благословением для всех. Затем, что интересно, следующая библейская запись о жертве встречается в **Бытие 22**, когда Бог говорит эти шокирующие слова относительно семени Авраама: «Авраам! …возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь,…и там принеси его во всесожжение». В это трудно поверить, но по вере Авраам подчиняется. И снова, идея, похоже, состоит в дани уважению и господству Бога. Все принадлежит Богу, и он имеет право востребовать все. В последнюю секунду Бог останавливает Авраама. Испытание преданности Авраама закончено, но не жертвоприношение. Бог дает агнца, который должен быть принесен в жертву вместо Исаака. *Оказывается, Бог принимает замену. Более того, он даже сам предоставляет эту замену*. [ПРИМЕЧАНИЕ: Лев 17:11 ср. Быт 3:21 «Я назначил ее»]

4) **Исход 12.** Фараон отказывается отпускать израильтян. Бог обещает поразить каждого первенца в Египте. Но Господь при этом обещает сохранить первенцев Израиля, если они возьмут годовалого агнца без недостатка, принесут его в жертву и помажут его кровью дверные косяки их домов. Бог говорит, что если он увидит кровь этой жертвы, то обойдет их дома, избавив их от суда, с которым столкнулся Египет. Более того, Бог говорит, что этот ужин из принесённого в жертву агнца станет их отличительным знаком, поскольку Бог проводит различие между Израилем и остальным миром, освящая их как Свой особый народ. В ту же ночь Израиль был сохранен благодаря этой жертве. Основываясь на жертве животного для обеспечения одеяния, заместительной жертве для Авраама и на пасхальном агнце мы видим, что жертва является проявлением великой благодати Бога.

5) До этого момента в Библии было описано менее десятка случаев жертвоприношения. Кажется, это не является главной темой. Но это положение меняется с появлением Закона. Целая книга в Библии, **Левит**, в значительной степени посвящена детальному описанию различных жертв, которые Израиль должен предложить Богу. Есть жертвы примирения и всесожжения. Но есть и другие, самые важные из которых – искупительная жертва за грех и провинность. И теперь отдельные части, которые постепенно открывались, собраны воедино.

* Только чистые животные безо всяких недостатков могут быть принесены в жертву.
* Каждый израильский первенец, как представитель всего народа, должен быть искуплен заместительной жертвой.
* Очень важно - лишение жизни, пролитие крови невинной жертвы.
* И снова, наглядная идея заместительной жертвы: там говорится, что если кто приносит жертву, то пусть «возложит руку свою на голову [жертвы] всесожжения - и приобретет он благоволение, ...» (**Лев 1: 4**). Этим самым они как бы говорили: «Эта жертва – мой представитель; то, что произойдет с ней, должно произойти со мной, и она встает на мое место».
* Эти жертвоприношения начинаются и заканчиваются каждый день в храме Божьем, совершаемые священниками, которые служат посредниками между Богом и его грешным народом.
* Есть дополнительные жертвы, которые приносятся в начале каждой недели, каждого месяца и каждого сезона.
* И пиком всей этой системы жертвоприношений был День Искупления. Только Первосвященник, который вносит кровь жертвы в Святое Святых и окропляет кровью крышку ковчега, символический престол Бога, чтобы искупить свои грехи и грехи народа.

И вот тут эта тема в Библии заканчивается или, по крайней мере, приостанавливается. Проходит столетие за столетием, и ничего не меняется. Никакие новые жертвы не вводятся; просто бесконечно повторяются прежние изо дня в день, неделя за неделей, год за годом. И в этом то и заключается проблема. Очевидно, что это не избавляло их от греха. Фактически, они (жертвы) все чаще становятся отвратительным напоминанием о том, насколько грешен народ. Покаяние, а не ритуал - вот чего желал Бог. Но для Израиля суть покаяния исчезла, и все, что осталось – это внешний ритуал. И поэтому Бог изгнал народ в плен.

Когда Бог возвращает их из Вавилона, и храм восстанавливается, возобновляется и жертвоприношение. Но люди не изменились. Однако что-то все-таки изменилось. Святое Святых пусто. Нет крышки ковчега, перед которым мог предстать первосвященник и молить о прощении. Есть только пустая комната. Малахия, последний из ветхозаветных пророков, заявляет: «*Лучше кто-нибудь из вас запер бы двери, чтобы напрасно не держали огня на жертвеннике Моем. Нет Моего благоволения к вам, говорит Господь Саваоф, и приношение из рук ваших неблагоугодно Мне*» (**Мал 1:10**). Это пугающие слова. Если нет жертвы, которую Бог может принять, тогда народ Божий должен предстать пред Божьим судом, как это было с Египтом в пасхальную ночь, или как Исаак, когда он возлежал на этом алтаре.[[1]](#footnote-1)

 [Практика жертвоприношений в жизни израильского народа подвергалась сильной критике со стороны пророков, начиная с анонимного пророка 1-я Царств 2:27-36, который осуждал нечестивое поведение сынов Илия. Как уже отмечалось, пророки также осуждали распространенный в народе синкретизм. Самуил сказал Саулу, что жертва, даже когда она предлагается Господу, гораздо менее важна, чем послушание, и без него это лишь формальность (1 Цар. 15: 22-23). Другие пророки говорят об этом же (Иер.7: 21-23, Осия 6: 6, Амос 5: 21-27, Мих. 6: 6-8). Множество жертвоприношений, в сочетании с нечестивой жизнью, являются мерзостью для Господа, говорит Исаия (1: 11-17). Мудрец говорит то же самое (Прит. 15: 8, 21: 3, 27). Поэтому неудивительно видеть в период монархии как начинается переосмысление языка жертвоприношений с точки зрения отношения к ним как к акту, выражающему преданность. Псалмопевцы говорят о благодарении и раскаянии как о благоугодных жертвах (Пс 49: 13-15, 50: 18-20). Исаия говорит о вернувшихся пленниках, которые были отпущены их завоевателями как о приношении Господу (66:20)[[2]](#footnote-2)]

6) И затем происходит что-то невероятное - шестая жертва, которую мы рассмотрим сегодня. Бог верен своему Слову, которое Он дал Аврааму. Он не примет жертву из рук своего грешного народа, и поэтому он сам предусматривает жертву. Он посылает своего Сына, который принимает на себя плоть, а затем предлагает свою собственную жизнь, свою собственную кровь, как угодную Богу жертву, вместо своего народа – но не только вместо одного народа, а и вместо всех остальных. Там, на Голгофе, Христос исполнил все, что означали жертвоприношения в Ветхом завете, и совершил то, что они не смогли. Своей кровью он искупил грехи своего народа и примирил их с Богом. И чтобы показать, что эта жертва принята, Бог воскресил Иисуса из мертвых. Поэтому начиная с этого момента и навечно, тот, кто раскаивается в своих грехах и полагает свою веру в жертву Христа, искуплен от рабства греха и свободен для жизни, которая прославляет и чтит Бога.

**ЗАКОНОМЕРНОСТИ В СЮЖЕТЕ**

Это была история жертвоприношения. Теперь я хочу кратко рассмотреть некоторые закономерности в сюжетной линии. Затем мы подумаем, как мы можем извлечь доктрину из сюжетной линии. В течение последних нескольких занятий мы говорили, что мы научаемся библейским доктринам не тогда, когда выделяем только известные нам отрывки. Мы не учимся лишь с помощью изучения слов. Мы научаемся тогда, когда видим, как вся история соединяется воедино.

1. Первую закономерность, которую следует отметить, - это закономерность самого жертвоприношения. Официальный термин здесь - это типология. Существует прообраз чего-то, потом что-то другое, и т.д. Бог говорит нам об этом. Мы сегодня не часто задумываемся о пролитии крови, но Библия явно уделяет этому много внимания. Почему? О чем это говорит? Кроме того, мы заметили тенденцию нарастания значимости в использовании прообразов. Во-первых, в случае с Авелем, это была просто выражение благодарности. Затем, в случае с Ноем, это было выражение благодарности и желания угодить Господу. Затем, в случае Авраама и Исаака, в добавок к предыдущему это было выражением полной преданности и идеи заместительной жертвы. Затем, на Пасху, это был непорочный агнец, как символ Сына-Первенца и отличительный признак народа. Затем, в книге Левит акцент ставился на искуплении греха.
2. Таким образом, закономерность или прообраз повторяются. Но есть и нарастание значимости.
3. Но здесь мы видим не только нарастание или непрерывность. Мы также видим прерывность, особенно когда мы доходим до Христа. Левитские жертвоприношения повторялись бесконечно, а Христос был принесен в жертву один раз. Левитские жертвоприношения касались лишь одного народа. Христос был принесен в жертву ради всех народов.
4. Мы можем отметить еще одну закономерность - это сочетание обетования и его исполнение. Я мог бы выделить множество обетований, например, обетование Ною. Позвольте мне выделить обетование Аврааму о том, что его семя станет благословением для всех народов. Мы знаем, что это обетование нашло свое исполнение во Христе.
5. Во-первых, **существует связь между Божьим обещанием наказать грех через смерть, Божьим обещанием спасти свой народ от змея и установлением жертвоприношения**. Жертвы предоставляют возможность опосредованного (при помощи чего-то или кого-то другого) выполнения Божьего обещания о наказании греха. Но поскольку они являются косвенными, они предлагают обещанное спасение временно. Таким образом, жертва фактически обобщает многочисленные обетования в Писании.
6. Во-вторых, **существует связь между Божьим обетованием Аврааму - его семя будет благословением для всех народов - и жертвой Христа**. Христос выполнил это обещание Аврааму не только через свое рождение и служение в качестве родословного потомка Авраама, но в особенности через Свою жертву. Поэтому крест Христа, а не только его личность, является благословением для всех народов и лежит в основе благой вести Евангелия.[[3]](#footnote-3)

**ОБОБЩЕНИЕ**

Для чего нам нужно знать об этих закономерностях? **Они помогают нам понять, кто такой Иисус, какова цель его жертвы и осознать нашу потребность в его жертве. Все эти закономерности указывают на Иисуса и помогают нам понять Иисуса**. Они задают контекст его прихода. Можно даже сказать, что они предлагают нам предварительное толкование.

На протяжении многих лет были те, кто предполагали, что Христос умер прежде всего в качестве примера для нас, чтобы вдохновить нас на большую любовь к Богу. Другие полагают, что смерть Христа была всего лишь демонстрацией Божьей ненависти к греху. Другие считали это проявлением его сострадания и отождествления с грешниками. В наши дни есть люди, которые говорят, что Иисус умер лишь для того, чтобы объявить победу над падшей властью, грехом и смертью. И мы можем указать на стихи Нового Завета, в которых обо всем этом говорится: Иисус умер в качестве примера, чтобы показать Божью ненависть к греху, провозгласить победу над ложью и смертью. Но все это лишь часть того, почему Иисус умер. Они совместно указывают на часть наших с вами проблем. Нам нужен тот, кто способен показать хороший пример. Нам нужно, чтобы кто-то отождествлял себя с нашей немощью и победил смерть. Но давайте я попытаюсь предложить более всестороннее понимание жертвы Христа на основе этой сюжетной линии и закономерностей, которые мы наблюдали.

***1) Основная проблема мира и человечества - это наш грех и вина перед Богом, которую он влечет за собой.***

Не смерть. Не разорванные отношения. Не наша потребность в любви или в примере любви. Основная проблема - это грех, вина и, как следствие, гнев Божий.

Я говорю здесь о необходимости жертвы. До грехопадения Адаму и Еве не нужно было убивать животное и приносить его Богу. У них были здоровые отношения с благим и святым Богом. Но в тот момент, когда в их жизнь вошел грех, они были поражены грехом и виной. **Римлянам 6:23** вторят словам Бога Адаму в **Бытие 2**, говорящие нам, что наказание за грех - смерть. Сначала пришел грех; затем смерть.

Эту проблему была призвана решить жертва в Библии. Наша потребность – это не просто вдохновляющий пример любви. И не просто победа над силами тьмы. И не просто победа над смертью. Вечный и святой Бог справедливо гневается на нас за наш бунт, и нам нужен способ как избежать его праведного наказания, потому что мы никогда не сможем вынести это наказание самостоятельно. Согласно Писанию, нам нужна жертва***.***

***2) Христос пришел, чтобы умереть вместо нас.***

*Заместительная* жертва - это реальная жертва. Мы видели, как Бог предоставил агнца в качестве заместительной жертвы вместо Исаака. Мы видели, как пасхальный агнец был убит вместо первенцев. И мы видим это в книге Левит, когда человек возлагает руки на голову животного.

***3) Христос пришел, чтобы умереть в качестве юридической замены.***

Жертва принимает на себя наказание, которое заслужил я. Жертва не просто умирает; она принимает на себя суд в виде казни вместо меня.

Как Ветхий, так и Новый Завет ясно показывают, что Христос умер на кресте в качестве замены, приняв наказание, которое заслуживал его народ. Так предсказал пророк Исаия. Обратимся к **Исаии 53**. Говоря о Мессии, Исаия говорит, начиная со стиха ***4:***

“Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, [что] Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом. 5 Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего [было] на Нем, и ранами Его мы исцелились. .. Господь возложил на Него грехи всех нас.”

Иисус сказал в **Иоанна 10**: «Я есмь пастырь добрый: пастырь добрый полагает жизнь свою за овец». Иисус не воспринимал свою собственную смерть как пример или демонстрацию, или даже как смерть ради неопределенного персонажа. Нет, Иисус отдал свою жизнь в качестве реальной жертву вместо своих овец.

Павел сказал в Послании к **Римлянам 3**: «которого Бог предложил в жертву умилостивления в Крови Его через веру, ….к показанию правды Его в настоящее время, да [явится] Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса.» Это приводит нас к следующему уроку.

***4) Христос пришел, чтобы умереть в качестве юридической замены, чтобы умилостивить гнев Божий.***

Жертва Христа умилостивляет Божий гнев. Что я имею в виду? Я имею в виду, что, претерпев наказание, которое заслуживает наш грех, жертва удовлетворяет требованиям правосудия и поэтому устраняет причину гнева Божьего на грешника. Если вы вспомните историю жертвоприношений, мы увидели это в жертве Ноя. Мы также видим это в повторном упоминании в книге Левит, что аромат сжигаемой жертвы «приятен Господу».

***5) Христос пришел, чтобы умереть как юридическая замена, чтобы умилостивить гнев Божий и искупить свой народ.***

Умилостивление Божьего гнева приводит к другому результату жертвоприношения; имеющая силу жертва искупает грех. Мы уже видели, что пиком иудейского календаря был День Искупления. Так что же такое искупление? Еврейское слово обозначающее искупление означает «покрывать». Поэтому жертва, можно сказать, покрывает наш грех. Усмирив Божий гнев, жертва приобретает прощение за грех, который и вызвал этот гнев, и она устраняет вызванную грехом вину.

***6) Христос пришел, чтобы умереть как имеющая действенную силу юридическая замена, чтобы умилостивить гнев Божий и искупить свой народ.***

В то время как левитские жертвоприношения повторялись бесконечно, послание к Евреям обращает наше внимание на то, что Христос был принесен в жертву один раз. Например, в послании к **Евреям 7:27**: «ибо Он совершил это однажды, принеся [в жертву] Себя Самого». И снова в **9:12**: «со Своею Кровию, однажды вошел во святилище и приобрел вечное искупление.». И опять в **9:26**: «Он же однажды, к концу веков, явился для уничтожения греха жертвою Своею».

Вся жертвенная система была лишь моделью, учебным пособием, разработанным для того, как Павел говорит в **Галатам**, чтобы привести нас ко Христу и узнать его, когда он явится. И когда Он пришел модель стала не нужна.

Как говорит автор послания к **Евреям 10**, «невозможно, чтобы кровь тельцов и козлов уничтожала грехи». Но он продолжает говорить: «По сей-то воле освящены мы единократным принесением тела Иисуса Христа». Смерть Иисуса Христа на кресте отвратила Божий гнев и удовлетворила его.

Благая весть христианства заключается в том, что на кресте Иисус Христос обеспечил спасение. Он отвратил Божий гнев. Он искупил грех. Вопрос только в том, сделал ли он это для вас? Иисус сказал, что отдал свою жизнь во искупление многих. А вы среди этих многих? Иисус сказал, что он полагает свою жизнь за своих овец. Кто его овцы? Это те, кто слушает его голос и кто отвечает на его призыв. Иоанн сказал в **Иоанна 3** следующие слова: «Верующий в Него не судится, а неверующий уже осужден, потому что не уверовал во имя Единородного Сына Божия».

Друзья! Иисус Христос совершил искупление для всех, кто слышит его призыв покаяться и верить. Слышишь ли ты его?

Это приводит нас к последнему, что нам нужно рассмотреть сегодня, и это конец жертвоприношения в Библии. В истории, которая пропитана непрестанным пролитием жертвенной крови, нельзя не заметить тот момента, что жертвоприношения заканчиваются на кресте. Больше нет необходимости в дальнейших жертвах, чтобы оплачивать наши грехи перед святым Богом.

***7) Мы спасены только верой.***

Вот почему Библия говорит о необходимости личной веры в распятого и воскресшего Христа для обретения спасения. Дело не в том, что сама вера является спасительной. Дело в том, что вера - это путь признания Христа своей заместительной жертвой. Подобно ветхозаветному израильтянину, который клал руки на голову жертву, вера полагается на Христа и уповает, что, когда Христос умер на кресте, он умирал на вашем месте, за вас. Недостаточно родиться в христианской семье или креститься, или ходить в церковь или что-то еще в этом духе. Нет, по вере вы должны уповать на то, что Христос был принесен в жертву за вас.

***8) Мы спасены только верой только в Христа.***

Дело не только в том, что Он является наилучшим примером заместительной жертвы. Он - единственная заместительная жертва, потому что никто другой никогда не жил совершенной жизнью. Дело не только в том, что его смерть соответствует наказанию, которого мы заслуживаем - на кресте Христос пережил ужас Божьего гнева на наш грех и утолил его. Он - последняя жертва. На самом деле он - первая и единственная имеющая силу жертва, которая когда-либо была или будет принесена.

Я хочу, чтобы вы прониклись исключительностью этой жертвы. После смерти не будет вторых шансов, не будет альтернативных способов попасть в рай. Есть только одна жертва, которая примиряет грешников с Богом, и поэтому есть только одно имя под небом, посредством которого мы можем быть спасены. Мой друг, тебе нужна жертва, и эту жертву зовут Иисус.

**ЗАКЛЮЧЕНИЕ—ЕЩЕ ОДНА ЖЕРТВА?**

Есть, однако, еще одна жертва. Эта жертва не дает спасение и ничего не добавляет к спасению. Эта жертва следует за спасением. Когда Иисус призывает человека, он призывает его взять свой крест и следовать за ним. Павел использует это понятие, когда говорит в **послании к Римлянам 12**, что мы, как христиане, должны представить себя в «жертву живую». Что он имеет в виду? До грехопадения Адам и Ева были созданы по образу и подобию Бога, их жизнь была данью, жертвой хвалы Богу. В конечном счете, цель жертвы Христовой состоит в том, что мы могли вновь предложить нашу жизнь Богу в жертву, не в оплату за грех, а в жертву хвалы Его славной благодати.

Христианин, тебе тяжело дается жертва? Тебе трудно полагать свою жизнь из любви к другим, любить своего врага, отвечать добротой на оскорбления, оставить богатство этого мира ради сокровищ на небесах? Подумай над тем, что во всей этой жертвенности ты преобразуешься в образ Христа будучи живой жертвой.

Христианин, Иисус Христос, смерть которого была предначертана Богом от основания мира, навсегда будет пребывать в славе имея следы принесенной им жертвы. И более того, эти следы являются объектом нашего вечного восхищения, обожания и похвалы, потому что они являются следами нашего спасения. Это образ, в который вы преображаетесь; это ваше предназначение, к которому вы направляетесь; вечно живая жертва хвалы тому, кто один достоин похвалы, Христос, наша Пасха, Агнец, который был убит, но теперь жив навечно.

*«которые говорили громким голосом: достоин Агнец закланный принять силу и богатство, и премудрость и крепость, и честь и славу и благословение!»* (Откровение 5:12)

* Внимание часто было направлено на тот факт, что после того, как наши прародители согрешили, Бог одел их в шкуры животных (Быт. 3:21), тем самым подчеркивая связь между грехом и смертью (см. Бытие 2:17, 3: 3, 19, 22).
* Настоящая причина заключалась в том, что Каин, в отличие от своего брата, был нераскаявшимся грешником (Быт. 4: 7, ср. 1 Иоанна 3:12). Мы видим здесь зарождение еще одного великого принципа жертвоприношения, который подчеркивался пророками, псалмопевцами и авторами книг мудрости, что внутреннее расположение поклонников должно быть правильным, чтобы их «внешний» дар был принят.
* Жертвоприношения продолжают совершаться во время патриархов, а жертвенники возводятся или жертвы приносятся Ноем, Авраамом, Исааком и Иаковом. Приношение является основой для молитвы, для призывания имени Господа (Бытие 12: 8, 13: 4, 26:25). Связь с молитвой сохраняется на протяжении всего Ветхого Завета, и во время посвящения храма, Соломон просит, чтобы он стал местом, где молитвы услышаны (3 Царств 8); Исаия описывает его как дом молитвы для всех народов (56: 7).
* Самая ранняя общественная функция жертвоприношения - установить заветы между Господом и его созданиями. Завет с Ноем распространяется на человечество и животных (Бытие 8: 20-9: 17), завет с Авраамом распространяется на его семя (Бытие 15) и синайский завет между Господом и Израилем (Исход 24) - все они скрепляются жертвой. В Бытие 15 жертвы разделены пополам, и Господь символически проходит между половинами. В Исходе 24 жертвенная кровь окропляет как жертвенник, так и народ (ст. 6-8), а затем представители народа допускаются к священной еде (стих 11). Принцип, выражаемый этими жертвами, заключен в том, что завет включает в себя смерть, чтобы искупить человеческие прегрешения (Евр.9: 15-20). Все это совершается до установления скинии и священства, хотя треть из них установлена незадолго до этого.
* НЗ
* Жертвы, на которых здесь концентрируется внимание - это не храм, а искупительная жертва Христа и духовные жертвы христиан. Жертвоприношения времен Моисея принципиально теперь не нужны.
* Учение об этих жертвах имеет свою положительную сторону (11: 4, 17-19, 28), но его главная задача заключается в том, чтобы указать на их неадекватность, кроме тех образов, которыми они предвещали христианские реалии.[[4]](#footnote-4)
* Многие новозаветные поминания о жертве Христа как об исполнении ветхозаветных прообразов представляют его как агнца, животное, используемое для различных видов жертвоприношений (всесожжение, мирное приношение и приношение жертвы за грех или провинность). Он предстает как закланный агнец Божий, чья драгоценная кровь очищает грех мира (Иоанна 1:29, 36; 1 Петра 1: 18-19; Откр. 5: 6-10, 13: 8).
* Его жертва совершила истинное искупление; она очищает совесть, а не только плоть; и заключает новый и вечный завет.
* Из этого следует, что его жертва была не просто внешним действием, не просто церемониальным актом, но была таким же выражением внутренней преданности, как и духовные жертвы его последователей; более того, он был безгрешен (Евр.4: 15, 9:14).
* Ошибочно думать о жертве Христа лишь как об образной жертве. Сделать это - значит принять ветхозаветные жертв в качестве нормы, тогда как, согласно Новому завету, они были лишь прообразами истинной жертвы, которая явилась их полнотой. Прежде, чем у кого-то появится дом, нужен план, но главное не в плане, а в доме. В жертвоприношениях Ветхого завета предусмотрены поведенческие категории для верного истолкования жертвы Христа, но она превосходит рамки этих категорий. Вместо крови животных у нас есть кровь человека Христа Иисуса (Евр. 10: 4). Вместо безупречности у нас есть безгрешность (Евр.9: 14, 1 Петра 1:19). Вместо благовония у нас есть благоухание приятное (Еф.5: 2). Вместо окропления наших тел кровью у нас есть прощение (Евр.9: 13-14, 19-22; 1 Пет. 1: 2). Вместо символического искупления, повторяющегося бесконечно, у нас есть истинное искупление раз и навсегда (Евр.10: 1-10).
1. Майкл Лоуренс (Michael Lawrence, *Biblical Theology in the Life of the Church: A Guide for Ministry*, 9Marks (Wheaton, IL: Crossway, 2010), 157. [↑](#footnote-ref-1)
2. R. T. Beckwith, “Sacrifice,” ed. T. Desmond Alexander and Brian S. Rosner, *New Dictionary of Biblical Theology* (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2000), 756. [↑](#footnote-ref-2)
3. Майкл Лоуренс (Michael Lawrence, *Biblical Theology in the Life of the Church: A Guide for Ministry*, 9Marks (Wheaton, IL: Crossway, 2010), 158–159. [↑](#footnote-ref-3)
4. Р. Т. Беквит, «Жертва», изд. Т. Десмонд Александр и Брайан С. Роснер, Новый словарь библейского богословия (Даунерс Гроув, Иллинойс: InterVarsity Press, 2000R. T. Beckwith, “Sacrifice,” ed. T. Desmond Alexander and Brian S. Rosner, *New Dictionary of Biblical Theology* (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2000 [↑](#footnote-ref-4)