**Семинар по библейскому богословию: занятие 13**

**Семинар-практикум №4**

Я хочу начать это последнее занятие, задав вам несколько вопросов. Давайте убедимся в том, чтобы мы кое-чему научились. Время опроса.

**1) Что такое библейское богословие?**

Кто-то *может* использовать этот термин, чтобы просто сказать, что богословие является библейским (в отличие от небиблейского). И то, что люди имеют под этим в виду – это систематическое богословие. Мы использовали термин в несколько более техническом смысле, имея в виду способ понимания Библии (герменевтики) в качестве единой книги, написанной одним автором, которая рассказывает одну историю, сосредоточенную на личности и труде Иисуса Христа. Это помогает нам сконцентрировать внимание на искупительной истории и задать вопрос, как каждый текст указывает на Иисуса и его благую весть.

**2) Может ли чтение какого-либо текста в свете Христа сделать нас невнимательными к содержанию самого текста?**

Нет, мы всегда должны начать с вопроса о смысле конкретного текста в его контексте. Это означает использование историко-грамматического метода, при котором мы пытаемся понять текст в его собственных исторических и грамматических условиях, какие были установлены человеческим автором.

Возможно вы помните на третьем занятии мы говорили о двух экзегетических инструментах. Первым из них был историко-грамматический метод. Второй - литературная форма. Существует несколько литературных форм, которые необходимо учитывать в Писании: «повествование»; притча; поэзия; мудрость; пророчество; послания; апокалипсис и многие другие. Литературная форма влияет на ваш подход к разбору первоначальной задумки автора.

***3) В дополнение к экзегетическим инструментам мы перечислили ряд сюжетных инструментов. Какие это инструменты? Начнем с их перечисления.***

* Темы: нам нужно обращать внимание на основные темы в Библии. Примеры тем включают в себя грех, искупление, жертва, Божья благодать и т. д.
* Завет
* Непрерывность /прерывность
* Обетование / Исполнение
* Типология

***4) Что такое завет и почему нам важно их понимать?***

Завет – это «торжественный обет, гарантирующий исполнение обещания или обязательств, взятых на себя одной или обеими сторонами договора, закрепленный клятвой» (Пол Уильямсон, NDBT). И заветы важны, потому что они обеспечивают структуру, которая объединяет всю Библию. Они определяют условия, по которым разные группы людей взаимодействуют друг с другом и с Богом. Ключевой вопрос, который всегда нужно задавать при истолковании: какие заветы участвуют в этом тексте?

**5) Какие два завета Бог установил в Писании со всем человечеством (которые мы могли бы назвать «общими» заветами)?**

Заветы с Адамом и с Ноем.

**6) Какие заветы Бог установил в Писании с особыми людьми (мы могли бы назвать их «особыми» заветами)?**

Заветы с Авраамом, Моисеем, Давидом и Новый завет.

7**) Что такое библейский прообраз? Или, что мы понимаем под типологией?**

Когда мы говорим, что нечто является «прообразом» чего-то другого в Библии означает, что мы утверждаем, что Бог желает научить нас второму, связав его с первым. Какое-то событие, человек или структура органически связаны Божьим намерением с чем-то другим, и первое помогает нам интерпретировать и понимать второе.

**8) Каковы примеры некоторых библейских прообразов?**

В библейских текстах Иисус упоминается как последний Адам, семя Авраамово, новый Израиль (Сын Божий, первенец – Исход 4:22), сын Давидов. Он также описывается как пасхальный Агнец, единократная жертва, храм, Добрый Пастырь, Царь, священник, скала, в которую ударил Моисей, истинный Исход, виноградная лоза Израиля, Господин субботы. Это все прообразы.

**9) Можем ли мы использовать что угодно в качестве прообраза? Как убедиться, что мы ответственно подходим к нашей типологии?**

Прообраз - это не просто аллегория, которая позволяет проводить произвольные и простые лингвистические связи между символом и тем, что этот символ представляет. Например, в притче о добром самарянине, гостиница - это церковь, содержатель гостиницы – это Павел.

Я думаю, что самый безопасный способ обнаружить прообраз - это укоренить его в библейском тексте. На самом деле, нам нужно позволение Нового Завета, чтобы назвать что-то прообразом. Это не всегда бывает так, но обычно это так.

***10) Почему церкви важно понимать библейское богословие?***

**Самое основное, принципиально важное - это правильно понимать Библию.** Сегодня так много ложных церквей и лжеверующих, распространившихся по всему миру, потому что лжеучители вырывают библейский стих из контекста и искажают его. Римские католики и мормоны, культы и церкви евангелия процветания поступают так.

**Во-вторых, библейское богословие сосредотачивает наши церкви на силе Евангелия, а не на морализме.** Люди любят мотивационные беседы. Они платят за них. «Жизнь в совершенстве!» «Сделать свой брак чудесным». Но моралистические и мотивационные лекции не дают жизнь мертвым или зрение слепым. Они не могут изменить естество. Только Евангелие может сделать все это. И христианская проповедь, независимо от того, на какое место Писания она опирается, получает свою силу от Евангелия.

**В-третьих, библейское богословие формирует миссию нашей церкви.** Библейское богословие учит нас тому, что Библия в первую очередь сообщает нам о том, что Иисус совершил уникальным образом. И все наши действия, и труд как церкви и как членов церкви возникают из знания того, что сделал *Он*.

**В-четвертых, библейское богословие ведет нас к поклонению.** Оно научает нас тому, что Библия не про нас, а про Иисуса.

***12) О чем в основном говорит история об исходе?***

Она в основном о том, что Бог спасает свой народ для своей собственной славы. И он использует этих людей в Ветхом Завете, чтобы в конечном итоге указать нам на больший исход, который произойдёт благодаря личности и труду Христа.

***13) В чем состоит суть закона Ветхого Завета?***

Он в основном о Божьем откровении его собственного характера, который должен проявляться во всех тех, кто будет отображать его. И есть только один человек, который когда-либо жил на этой земле, который идеально соблюдал закон Бога - тот, кого Павел называет «образ Божий».

***14) Каков смысл истории Давида и Голиафа?***

Это история, в которой Бог спасает свой народ от их врагов через неожиданного спасителя по выбору Божьему и который полагается на силу Бога и ищет прежде всего славы для Бога. Это история подготавливает нас к еще более неожиданному выбору Богом грядущего Спасителя, который также спасет Божий народ от врагов Божьих.

***15) Когда мы читаем псалмы, должны ли мы напрямую применять их к себе? Если нет, то как их следует читать?***

Мы всегда должны читать их через призму Христа. Другими словами, мы можем хвалить, исповедоваться, просить и плакать перед Небесным Отцом, зная, что Иисус проделал нам путь к престолу благодати через Свою кровь. Кто взойдет на гору Господню? Тот, у кого чисты и руки, и сердце. Это точно не я. Но во Христе это возможно.

***16) Какие четыре вопроса мы должны задать к каждому тексту для правильного истолкования?***

1) В чем смысл этого текста в его исходном контексте? 2) Где мы находимся в сюжетной линии Библии (под действием какого завета)? 3) Как он указывает на Христа? 4) Как это относится ко мне, какое мое положение, относительно Христа?

***17) Применим ли закон Ветхого Завета к нам как к христианам?***

Нет, не *напрямую*. Подумайте о десяти заповедях. Они начинаются со слов: «Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства». Он дал Десять заповедей историческому, этническому Израилю. Тоже касается остальной части Закона.

В то же время Иисус, как мы знаем, исполнил закон. Он соблюдал его. Он воплотил его. И он дает нам то, что нам нужно из закона. Народ Израиля, говорит нам Павел, был для нас «образами» (1Кор.10: 6). Поэтому, закон, как он сформулирован в Ветхом Завете, не может непосредственно применяться к нам, но, тем не менее, он применим к нам. Девять из десяти заповедей повторяются в Новом Завете. Закон учит нас о неразрывной связи между праведностью и благословением. Вы должны быть праведными, чтобы быть благословенными. Закон учит нас, что мы не являемся праведными, и нам нужно найти того, кто таковым является, чтобы мы были благословлены. Закон учит нас, что народ Божий должен быть святым и отделенным от мира.

***18) Неверующие иногда обвиняют нас в том, что мы применяем нашу Библию непоследовательно, потому что они берут случайные законы из Ветхого Завета и говорят нам, что мы не следуем этому. «Эй, ты носишь сразу два вида ткани? Вы едите моллюсков? Разве вы не противоречите сами себе?» Как нам реагировать?***

Опираясь на последний ответ, мы видим, что закон Моисеева в его полноте был дан народу Израиля, а не церкви; в то время Бог совершал нечто особенное, и эта работа теперь воплощена во Христе.

«Переходя от начальных классов к старшим, ученик не предполагает, что все структуры и правила в классе останутся неизменными, только лишь потому что все классы занимаются в одном здании. И он не будет полагать, что они все разные. Вместо этого он спросит учителей: «Как все устроено в старших классах?» Здесь мы извлекаем следующий урок: каждое правило и структура в Ветхом Завете действительно имеют отношение к христианину, потому что Христос исполнил все (см. от Матфея 5: 17-18); но в целом только те структуры и правила, которые по словам Иисус и апостолов мы должны соблюдать, относятся к нам непосредственно». (Из книги Лимана, «*Не увольняйте членов вашей церкви*»)

**19) Неверующие, как и христиане иногда выбирают различные события в искупительной истории, чтобы обвинить нас или чтобы получить что-то. Например, неверующий может указать на то, что «Иисус Навин и народ Израиля уничтожили целые города в земле Ханаанской», чтобы вменить нам, христианам, что мы стремимся к теократическому государству. Или, точно так же, проповедник Евангелия процветания может указать на молитву Иависа, чтобы сказать, что мы можем просить Бога о земном благословении «здесь и сейчас». Как нам реагировать?**

Во-первых, мы видим, что Библия предоставляет Божью историю искупления, и, как и история в целом, она полна непредсказуемых событий. То есть Библия не показывает нам всю историю, чтобы мы смогли повторить ее, но, чтобы мы смогли извлечь уроки из уникальных событий, которые Бог вершит на определенном отрезке этого пути.

Во-вторых, искупительная история делится на действие разных заветов. Два примера, перечисленные здесь, происходят в эпоху Ветхого Завета, и Бог совершал нечто очень специфическое в ту эпоху, а именно, используя конкретный народ, чтобы научить все народы земли тому, что они принадлежали ему, и подлежали его суду. И действительно, когда вы продолжаете читать после книги Иисуса Навина о дальнейшей истории Израиля, вы видите, что Израиль подлежал суду Божьему не менее, чем люди Ханаана. На самом деле нас ждет тот же суд, как Израиль и Ханаан, если мы не раскаемся и не уверуем. Вы думаете, случившееся с Ханааном несправедливо? Вы, вероятно, думаете, что угроза суда в вашей жизни несправедлива. В этом то и проблема. Мы сами себе боги и судьи! Тем не менее, мы больше не находимся под действием Ветхого завета. Он успешно выполнил свою задачу. Теперь мы находимся под действием нового завета, и для нас есть еще один урок: Иисус может спасти нас от суда, которого мы заслуживаем.

Кроме того, благословение, которое он предлагает, гораздо лучше того, о котором просил Иавис: Иисус предлагает нам возможность примириться с Богом и со всем Божьим народом.

***20) Библия про вас и про меня? Если нет, то про кого?***

Нет, речь там идет об Иисусе!

Надеюсь, вы научились чему-то новому на этом семинаре по библейскому богословию. У меня есть еще один текст, который мы можем исследовать, если это нужно. Но поскольку у нас не было много времени для вопросов и ответов на этом семинаре, как мне бы этого хотелось, я с удовольствием проведу остаток этого занятия отвечая на ваши вопросы, если это нужно. *Есть какие-то вопросы, касающиеся этого семинара?*

**ПРАКТИКУМ: ДЕЯНИЯ**

Давайте проведем последнее практическое исследование, на этот раз из книги Деяний. Помните четыре вопроса, которые мы задаем к каждому тексту: в чем смысл; где он располагается по отношению к сюжетной линии; как он указывает на Христа; как его можно применить к нам в свете Христа?

Откройте Деяниям 2 и послушайте первые 4 стиха:

При наступлении дня Пятидесятницы все они были единодушно вместе.2 И внезапно сделался шум с неба, как бы от несущегося сильного ветра, и наполнил весь дом, где они находились. 3 И явились им разделяющиеся языки, как бы огненные, и почили по одному на каждом из них. 4 И исполнились все Духа Святаго, и начали говорить на иных языках, как Дух давал им провещевать.

Уделите пару минут и посмотрите, сможете ли вы ответить на наши четыре вопроса вместе с сидящим рядом с вами человеком.

***1) В чем смысл этого текста?***

Что автор пытается сказать здесь или сделать, или чему-то научить нас?

* В основном, автор описывает здесь историческое событие. Лука просто рассказывает о том, как происходили эти удивительные события дня Пятидесятницы. Посмотрите на 1:15, и вы увидите, что в этот момент церковь насчитывала около 120 человек. Здесь Лука начинает со слов: «Там собралось 120 человек, когда произошло нечто потрясающее!» Пятидесятница означает 50-й день. Евреи отмечали праздник жатвы через 50 дней после Пасхи, когда дарами становились первые плоды урожая.
* В этих стихах он также говорит, что пророчество Ветхого Завета было исполнено в этот день Пятидесятницы. Несколькими стихами позднее он рассказывает о пророчестве Иоиля. Посмотрите на стихи 16 и 17: «Но это то, что было произнесено через пророка Иоиля: «И будет в последние дни, говорит Бог, излию от Духа Моего на всякую плоть,... [стих 21]. И будет: всякий, кто призовет имя Господне, спасется».

***2) В каком месте исторической искупительной сюжетной линии располагается этот отрывок?***

Откройте Иоанна 7:

В последний же великий день праздника стоял Иисус и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей. 38 Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой. 39 Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святаго, потому что Иисус еще не был прославлен.

Предсказание Иисуса здесь помогает нам найти наш отрывок в сюжетной линии. Насупит момент, когда я буду прославлен, говорит Иисус, и в этот момент Дух будет дарован всем, кто уверовал.

***3) Каким образом он указывает на Христа?***

Вернитесь к Деяниям 2. Петр проповедует. Он объясняет то, что люди наблюдают вокруг себя, с одной стороны, как исполнение обетования Иоиля. Но что еще более важно, он объясняет, что все это является результатом распятия Христа, воскресения Христа, вознесения Христа и восседания Христа по правую руку от Бога, что, в свою очередь, вызывает дарование Духа. Посмотрите на стих 23: «Сего, по определенному совету и предведению Божию преданного, вы взяли и, пригвоздив руками беззаконных, убили; но Бог воскресил Его, ... ». Затем стихи 32 и 33: «Сего Иисуса Бог воскресил, чему все мы свидетели. 33 Итак Он, быв вознесен десницею Божиею и приняв от Отца обетование Святаго Духа, излил то, что вы ныне видите и слышите».

Итак, то, что мы наблюдаем в Деяниях 2, - это удивительный единожды произошедший исторический момент, когда Иисус возвышен, будучи посаженным одесную Отца - столь же уникальный момент в истории, как искупление и воскресение, - и дарование своего Духа новым и удивительным образом. Таким образом, дар языков, которому мы здесь являемся свидетелями, не имеет большого значения. Это всего лишь признак того, что на самом деле важно, а именно то, что сам Иисус, человек, которого они все знали и ходили с ним в течение трех лет, восседает на небесах.

Итак, каким образом эти четыре стиха указывают на Христа? Учитывая контекст, они указывают на Него как на восседающего на небесах и как на подающего дар своего Духа своему народу.

***4) Как этот текст может быть применим к нам через Христа?***

Является ли это руководством для говорения на языках? Вряд ли. Это для нас утверждение в обетовании, что все, кто верит, получат Божьего Духа, как мы об этом читали. Его Дух придет, мы читаем в другом месте в Новом Завете, как утешитель, и как первые плоды, как залог того большего, что будет дано позже.

Есть какие-либо вопросы?