Систематическое Богословие

**Занятие 5: Сотворение мира. Часть 1**

Введение в тему:

**УЧЕНИЕ О СОТВОРЕНИИ МИРА**

Откуда мы появились? Почему мы здесь? Есть ли создатель? Почему он создал мир? Каковы его отношения с его творением? Этими вопросами люди задавались на протяжении тысячелетий.

Понятно, что это вопросы не просто сложные, но и чрезвычайно важные. Некоторые мировоззрения пасуют перед сокрушительным весом таких вопросов. *Постмодернизм* даже и не пытается ответить на них. Он перекладывает эту ответственность на людей. И даже *натурализм*, этот локомотив научной элиты, не пытается напрямую ответить на такие вопросы. По мнению дарвиновской эволюции, речь идет не о *происхождении* (откуда взялась сама материя), а просто о *начале* (как человек возник как один из многих видов).

Но Библия не уходит в сторону в таких вопросах. Она делает смелые и уверенные утверждения. Итак, где в Библии мы можем узнать о нашем происхождении?

Бытие 1:1! Совершенно верно. «*В начале сотворил Бог небо и землю*».

Давайте задумаемся об этих первых словах на мгновение. Что они говорят нам о творении?

*Бог* сотворил. Сотворение произошло не благодаря случайным и безличным силам, а благодаря Богу.

Бог сотворил в *начале*. Бог сотворил время. Он существовал до сотворения, он вечен. Материя появилась позже.

Бог сотворил *небо* и *землю*. Все, что мы видим, все что есть, все, что существует, обязано этим Богу.

Бог не стыдится библейского мировоззрения. Он не сокрыл этот рассказ о сотворении глубоко в недрах истории Израиля, потому что был робок и чего-то опасался. Это может быть трудно принять многим людей. «Я расскажу об этом позже, немного смягчив острые моменты. Подстроюсь под них». Бог этого не делает. Он смело и уверенно начинает с учения о сотворении мира. Если вы хотите получить ответы на одни из самых насущных вопросов в жизни – можете посмотреть на первые слова Библии.

В этих первых словах содержится огромное количество богословия! Нет христианства без сотворения! То, что Библия начинается с творения, помогает нам прояснить следующие моменты: кто есть Бог и отношения “Бог-мир”. Это помогает установить правильное понимание места человека в мире. Это учит о благом мире и говорит о том, что пошло не так. Но начало истории также указывает на конец истории. Сотворение, грехопадение, искупление, новое творение. Это указывает нам на вечную надежду для христиан. Это очень важно, особенно в сегодняшнем мире, полном скепсиса.

Слово «Бытие» буквально означает «начало». Моисей написал эти слова, но очевидно, что сам он не присутствовал там, чтобы наблюдать и записывать в то время, когда это происходило (Луки 24:44, Иоанна 7:22). Подобно Откровению, которое говорит о конце всего, это должно было быть ему *открыто*.

Но это порождает вопрос о том, как следует читать Бытие 1-2? Читать ли это с мифической точки зрения? Поэтической? Научной? Но это не научный учебник. Здесь содержится не просто причинно-следственная связь, как будто мы живем только в естественном мире, управляемом безличными силами. Это не просто поэзия. Моисей использует символизм (как и книга Откровение), но он говорит понятно и конкретно. Главная задача Бытия 1-2 - дать нам богословие сотворения мира, особенно что касается взаимоотношений Бога с человечеством.

Есть много параллелей между этим рассказом и языческими повествованиями того времени, когда Моисей писал это (1500 до н.э.). Но это не должно нас удивлять. Это то, что нам следует ожидать, поскольку Бог хочет, чтобы его народ после выхода из Египта избавился от многобожия и язычества Египта. Поэтому наиболее важными являются *различия*, а не сходство. Более конкретно: Господь - это Господь завета.

Если вы скажете кому-то на улице, что Бог сотворил небо и землю - какие при этом могут возникнуть споры?

Вас скорее всего засыпали бы вопросами. А как насчёт динозавров? Сколько лет земле? Анализ с помощью Карбона-14? Летопись ископаемых? Эволюция? И т.д.

Зачастую разговор о сотворении сводится к подобным вопросам. И если мы не будем осторожны, все эти голоса заглушат один голос, который нам нужно услышать - это голос Бога. Мы побольше поговорим о возрасте земли, как именно нам следует читать Бытие 1-2 и т. д. в конце этого занятия. Но то, что нам сначала нужно сделать, - это НЕ усаживать Бога на скамью подсудимых и не начать допрашивать его, как будто он в суде. То, что нам нужно сделать, - это закрыть рот, чтобы мы могли услышать Его.

Итак, что Бог может рассказать о сотворении? Нам нужно рассмотреть 7 конкретных заявлений из Библии, касающихся начальных глав Бытия. Затем, имея это основание, мы можем говорить о возрасте земли и других вопросах.

***Есть комментарии, вопросы?***

**7 БИБЛЕЙСКИХ ИСТИН О СОТВОРЕНИИ МИРА**

**1. Бог сотворил вселенную из ничего**.

Бог создал вселенную ex nihilo; по латыни - «из ничего». «*В начале Бог сотворил*». Не сказано «когда Бог начал творить». Другими словами, Бог творил без использования ранее существовавших материалов. Он не просто обнаружил какое-то космическое тесто для лепки и слепил что-то или придал форму тому, что уже было. Он просто говорил, и все возникало.

Послушайте, что Слово Божье говорит о создании Вселенной из ничего ... Евреям от 11:3, замечательный отрывок говорит: «*Верою познаем, что веки устроены словом Божиим, так что из невидимого произошло видимое*».

Или Рим. 4:17 говорит, что Бог - это тот, кто «*животворит мертвых и называет несуществующее, как существующее*».

Псалом 32: 6-9 - «*Словом Господа сотворены небеса, и духом уст Его…; да трепещут пред Ним все живущие во вселенной, ибо Он сказал, - и сделалось; Он повелел, - и явилось*».

И так как Бог создал всю вселенную из ничего, во вселенной нет материи, которая вечна. Все, что мы видим, появилось, когда Бог создал это. Было время, когда ничего этого не было. Возьмите, например, Псалом 89:3: «*Прежде нежели родились горы, и Ты образовал землю и вселенную, и от века, и до века Ты - Бог*».

Сотворение ex nihilo наносит удар по натурализму, который предполагает, что в начале существовала материя, и благодаря случайной, слепой, бесцельной серии событий мы получили наш мир. Но в Библии сказано: «*в начале*» ... не «материя создала» ... но «Бог сотворил!»

Итак, первая истина ... Бог создал мир из ничего.

*Есть вопросы или комментарии?*

**2. Бог сотворил все, как видимое, так и невидимое, как на небе, так и на земле.**

Об этом ясно сказано в Бытии 1.1. Но не только там. Прислушайтесь к универсальному утверждению в Евангелии от Иоанна: «*Все чрез Него (то есть, Христа) начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть*» (Иоанна 1: 3).

Подобным образом Иоанн пишет в Откровении 4:11: «*ибо Ты сотворил все, и [все] по Твоей воле существует и сотворено*».

В Деяниях 4:24 говорится: «*Владыко Боже, сотворивший небо и землю и море и все, что в них!*». Указывая на небо и землю и все, что в них автор говорит, что Бог создал всю вселенную.

Сотворение вселенной включает в себя создание невидимой, духовной сферы. В дополнение к созданию видимой, материальной, физической вселенной Бог создал ангелов и другие виды небесных существ. Он также сотворил небо как место, где его присутствие особенно очевидно.

Об этом ясно утверждается как в Ветхом, так и в Новом Заветах. В книге Неемии Ездра молится: «**Ты, Господи, един, Ты создал *небо, небеса небес и все воинство их***» (Неемия 9: 6). Воинство небес относится к ангелам и другим небесным существам, поскольку Ездра говорит, что они участвуют в поклонения Богу - тот же термин «воинства» используется в отношении ангелов, которые поклоняются Богу в Пс. 102: 21 и 148:2.

В своем послании Колоссянам Павел указывает, что во Христе «**создано все, что на небесах и что на земле, видимое и *невидимое***» (Кол. 1:16). Здесь также явно подтверждается создание невидимых небесных существ.

Итак, Бог является создателем всего, как физического, так и духовного.

**3. Бог создал время.**

Физика говорит нам, что время - это свойство, являющееся следствием существования материи. Последовательность моментов один за другим, которая зависит от существования материального вещества. Соответственно, время существует, когда существует материя. Но Бог не является материальным; Бог создал материю. До этого Бог просто существовал. Поскольку не было никакой материи, и так как Бог не изменчив, время не существовало и, следовательно, не имело никакого значения для Него или отношения к Нему. Вот почему он может сказать в стихе 1 «в начале» ... Он сотворил начало.

Что это означает? Это значит, что Бог не связан временем, как люди. Бытие Бога не зависит от времени. Он не только создал реальность, в которой мы живем ... он не только создал вас и меня ... он фактически создал эту среду пространства-времени, в котором мы существуем. Как удивителен наш Бог!

Вспомните Псалом 89:3, в котором говорится, что «*прежде нежели родились горы, и Ты образовал землю и вселенную, и от века и до века Ты - Бог*».

Или вспомните Откровение 1:8, в котором говорится: «*Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, говорит Господь, Который есть и был и грядет, Вседержитель*».

Или как насчет Псалма 101 ... «*они погибнут, а Ты пребудешь; и все они, как риза, обветшают, и, как одежду, Ты переменишь их, и изменятся;*

*но Ты - тот же, и лета Твои не кончатся*».

Эти стихи показывают, что Бог вечен. И, это также показывает, что вселенная *не* вечна. У Вселенной было начало. Она временна.

Это наносит удар нашим друзьям дарвинистам, которые ищут временно-пространственный ответ на вопрос о началах. У Бога нет начала и, следовательно, нет ограничений во времени и пространстве. Они, буквально, ищут не в том месте.

Итак, Бог не только создал вселенную, но и создал среду времени и пространства, в котором находится Вселенная.

**4. Бог сотворил все своим словом.**

Что является одним из постоянных повторов в Бытие 1.1-2.3? «*И сказал Бог* ...»

Десять раз в книге «Бытие» мы находим эти слова: «*И сказал Бог* ...». Мы можем сказать безошибочно - Бог творит все своим словом.

Бог буквально проговорил существование Вселенной Своим словом и создал то, чего раньше не было. Бог говорил, и все появлялось. Слово Божье необходимо для спасения, как мы узнали на первом занятии, но оно также было средство для создания жизни, в том виде как мы ее знаем. И поэтому мы видим, что слово Бога приносит жизнь как духовно, так и физически.

В Послании к Евреям 11: 3 говорится: «*Верою познаем, что веки устроены словом Божиим, так что из невидимого произошло видимое*».

Задумайтесь на мгновение о силе Божьего слова! Мы не видим, что Бог потеет, трудится, работает в течение многих лет, если не тысячелетий, чтобы сотворить что-то. Он просто говорит, и все происходит по его слову. Нам может потребоваться больше десятилетия, чтобы провести железную дорогу от одного города до другого, но Бог в наносекунду проговаривает существование галактик. В действие приводится необузданная сила, когда Бог желает говорить. Мы говорим, и наши слова уходят прямо в воздух. Сколько раз по утрам они проходят прямо через уши моего сына, без каких-либо изменений. Как часто слова моей жены к сожалению, проходят через мои уши без каких-либо изменений. Но у Бога не так. Его слово действенно. Оно творит. Мир не просто вращается по Божьему повелению, мир буквально держится на Божьем слове.

И здесь образ не чудаковатого изобретателя, который чешет затылок при ошибке или неудачном эксперименте. Слово Бога сильно (оно создает) и совершенно (оно создает именно то, что он намеревался создать).

Итак, Бог сотворил все своим словом.

**5. Сотворение мира – это действие Троицы**

Быт 1:26 показывает, что Бог-Творец триедин: «*сотворим человека по образу Нашему по подобию Нашему*». Бог-Отец был основным фактором. Мы видим это в Быт. 1-2 и текстах, подобных Пс 18.2: «*Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь*».

Но Бог-Сын также творил. Иоанна 1:3: «*Все чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть*». Или Кол. 1:16: «*ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано*».

Мы читаем, что Сын был тем, «*через кого*» Бог «*сотворил мир*» (Евр.1: 2).

И Бог Святой Дух творил. Он обычно изображается как тот, кто завершает, наполняет и дает жизнь творению. В Бытие 1 намекает на работу Духа по сохранению и поддержанию, когда он говорит: «*Дух Божий носился над водою*» (Бытие 1: 2).

Или Иов 33:4: «*Дух Божий создал меня, и дыхание Вседержителя дало мне жизнь.*»

В Псалме 103:30 псалмопевец пишет о большом разнообразии существ на земле и в море, говоря: «*пошлешь дух Твой - созидаются*».

В Евангелии от Иоанна 6 мы видим, что именно Дух наполняет человека при возрождении, давая духовную жизнь духовно мертвым. Иисус говорит в стихе 63: «Дух животворит; плоть не пользует нимало. Слова, которые говорю Я вам, суть дух и жизнь».

Итак, Отец творит. Сын творит. И Святой Дух творит, принося новую жизнь.

**6. Вселенная, сотворённая Богом была “хороша весьма.”**

Каков лейтмотив в Бытие 1? И увидел Бог, что то, что Он сделал, было «хорошим» (Бытие 1: 4, 10, 12, 18, 21, 25). Затем, в конце шести дней сотворения, «*И увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма*» (Быт. 1:31). Бог был доволен творением, которое он создал, в точности, как он хотел.

Хотя грех испортил этот материальный мир до такой степени, что творение стенает (Рим. 8:22), материальный мир по-прежнему хорош в глазах Бога и должен рассматриваться нами как «хороший». Это знание освободит нас от ложного аскетизма; то есть от веры в то, что неправильно пользоваться и наслаждаться материальными благами данными Богом. Ибо Павел говорит, что те, кто «*запрещает вступать в брак [и] употреблять в пищу то, что Бог сотворил, дабы верные и познавшие истину вкушали с благодарением*» (1 Тим. 4: 1-3), прислушиваются к «*учениям бесовским*».

Один автор сказал так: «В то время как Бог мог создать приборы для фильтрации воздуха, он вместо этого создал деревья. В то время как Бог мог выбрать для творения черно-белую гамму, он вместо этого решил разукрасить все разнообразием цветов» (Доктрина, 88). Он дает и воду, и вино. Хлеб и сыр. Захватывающие закаты и полнолуния. Бог не скупой. Он не какой-то скряга. Творение учит нас, что он чудесный Бог, который ничего не прячет и не жалеет для своего народа. Он за удовольствие, за нашу радость. Его благие дары - для нашего удовлетворения, *чтобы* мы могли воздать ему хвалу и благодарность. Это логика 1Тим 4:4-5.

**7. Бог Сотворил Вселенную, чтобы явить Свою Славу.**

И человечество, и вселенная были созданы для славы Божьей. В Псалме 18 говорится: «*Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь, День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание*».

Песня живых созданий в Откровении 4 показывает, что творение Бога должно воздать хвалу и славу своему создателю. Существа поют: «*достоин Ты, Господи, приять славу и честь и силу: ибо Ты сотворил все, и [все] по Твоей воле существует и сотворено*».

Мы созданы, устроены так, чтобы прославлять Бога за его творение. Вот почему Бог может сказать в Исаии 43:6: «*веди сыновей Моих издалека и дочерей Моих от концов земли, каждого кто называется Моим именем, кого Я сотворил для славы Моей, образовал и устроил*». Он устроил все так, чтобы он мог воздать славу своему имени.

Но важно понять, что Богу не нужно было что-то создавать, чтобы принести себе славу. Он сам по себе уже бесконечно славный. Бог хотел создать вселенную, чтобы продемонстрировать свое совершенство. Он создал её, чтобы наслаждаться своим творением и творческими силами.

Итак, Бог сотворил Вселенную, чтобы явить свою славу.

**Взгляды на сотворение**

Мы потратили немало времени на эти семь утверждений, потому что Библия не умалчивает о сотворении, и имеет ясное понимание на этот счет. Но мы часто нервничаем, потому что Библия не отвечает на наш конкретный вопрос: «Каков возраст Земли?»

Представьте, что президент объявляет пресс-брифинг, чтобы обсудить текущее состояние ИГИЛ. Он читает свой доклад, а на следующий день в газетах появляется множество скептических и злобных статей, потому что он не затронул их вопросы о *финансовой* реформе. Любой здравомыслящий человек сказал бы: «он вообще то сказал, что брифинг будет посвящен проблемам с ИГИЛ».

Иногда нам нужно остановиться и спросить себя: «Проблема в Библии или в моем вопросе?» Рассказ о сотворении мира гораздо больше касается того, *кто* и *почему* его сотворил, а не того, *как* и *когда*. Дело не в том, что Бог не обладает этим знанием, но это не такое знание, которое Бог в своей мудрости полагает, мы должны иметь, чтобы правильно узнавать его и доверять ему. Галилей однажды сказал: «Библия о том, как попасть на небеса, а не о том, как небеса устроены». Можно при этом уклониться в крайность и предположить, что Библия ничего не говорит о творении. Но его точка зрения понятна. В Библии в целом рассматриваются самые насущные человеческие вопросы страдания, греха и спасения, а не анализ карбон-14.

Есть несколько разных способов, как христиане понимали рассказ о создании в Быт. 1-2.

 (1) ***Теистическая эволюция***. Эта точка зрения стремится «поженить» натуралистическую эволюцию с библейским Богом. Бог сотворил первую материю и установил естественные законы вселенной, а затем эволюция стала средством, с помощью которого он продолжал творение.

Но это мнение сталкивается с рядом проблем. Во-первых, оно должно предполагать, что зло в результате грехопадения (а именно смерть и страдание), о котором говорит Библия, было не только до грехопадения, но и являлось тем самым механизмом, который Бог использовал для сотворения всего, что хорошо (а именно, жизни).

Во-вторых, оно должно подтвердить тот факт, что виды эволюционируют из одного в другой, тогда как в Библии говорится, что Бог создал каждого «по роду» (Быт. 1.21, 24, 25).

В-третьих, Библия изображает Бога, который принимает активное и суверенное участие в каждом шаге сотворения и подготовки земли для своего народа, в то время как эволюция напрочь отрицает это.

(2) **Теория Интервала**. Эта точка зрения предполагает интервал в миллиарды лет между Бытие 1:1 и Бытие 1:2. Была первая часть творения в Быт 1:1 неба и земли. Но в какое-то время произошло некое космическое восстание (сатана и ангелы?), некое катастрофическое событие, которое повергло значительную часть землю в руины («безвидна и пуста») в 1:2. Итак, в Быт 1:3 нет уже первого творения, а второе – сотворение за шесть буквальных дней.

Вам понравится этот взгляд, если вы придерживаетесь идеи «древней земли», но вам следует принимать «день» и «вечер и утро» за то, что они обычно означают - буквальный 24-часовой световой день. Самая большая проблема с этой точкой зрения состоит в том, что Библия ни разу не говорит о двух творениях. Нет ни одного стиха в поддержку этой идеи. Её придется вплетать в текст, а не брать из текста. И трудно понять, как Бог мог создать вселенную и подготовить землю для своего народа и сказать, что она «очень хороша», когда на самом деле она была сначала сделана плохо и почти уничтожена.

(3) ***День-Век***. С этой точки зрения Бог создал Вселенную, включая Адама и Еву, за шесть последовательных периодов времени. Но эти периоды были не 24х часовыми днями, а «веками», которые охватывали миллионы лет. Если вы уверены, что Земле 4,5 миллиарда лет, эта точка зрения согласуется с этим предварительным предположением.

Но есть несколько проблем. А именно, последовательность событий в Бытие 1 не соответствует научному пониманию жизни. Так, солнце, луна и звезды появляются через миллионы лет *после* растений и деревьев.

(4) ***Литературная форма***.Согласно этой точке зрения Бытие 1 не предназначена для описания хронологической последовательности событий, а является «литературной формой», тематическим рассказом об этих событиях. Дело не в том, «когда и в каком порядке», а «*что*». Они замечают, весьма кстати, что дни 1-3 являются днями *формирования* (свет, небо / вода, земля) и дни 4-6 - это дни *наполнения* (звезды, птицы / рыбы, животные и человек). Итак, в 1ый день образуются свет и тьма, а затем в день 4ый они наполняются звездами. День 2 - формируются небо и воды, в 5ый день они заполняются птицами и рыбой и т.д.

Эта точка зрения имеет хорошее понимание о тексте, и удачно обходит стороной весь вопрос о «возрасте земли». Но делает это она, в основном, воспринимая текст через призму поэзии. И хотя в Бытие 1 есть поэтические элементы, эта книга не принадлежит к поэтическому жанру. Трудно понять, что здесь образное, а что буквальное. И хотя здесь присутствует этот элемент формирования и наполнения, похоже все-таки что существует *последовательность* шести дней, которая завершаются в 7-й день.

(5) ***Креационизм «молодой Земли»***. Бог создал мир, Адама и Еву, за шесть буквальных 24-часовых дней. Это то, как мы понимаем большинство из наших переводов. Если наука говорит, что земля старая, то это либо потому, что Бог сотворил землю зрелой, также как он создал Адама и Еву, или потому, что наука ошибается. Возможно, наводнение и другие катаклизмы повлияли на точность наших методов определения возраста земли. Справедливо признается, что наука как дисциплина предполагает оспаривание установленной гипотезы, основанной на постоянно меняющихся данных. Поэтому, если мне нужно выбирать, я предпочту божественное откровение человеческому разуму.

(6) ***Исторический креационизм***. Эта гипотеза говорит, что Бытие 1:1 не является описанием того, что должно произойти, а фактически описывает создание всего. «Небо и земля» действуют как меризм (сочетание двух контрастных слов, чтобы описать целое), поэтому фраза «в начале» не означает точку во времени, а является неопределенным промежутком времени. Вселенная уже сотворена в Бытие 1:1, таком образом шесть дней сотворения относятся не к утверждению Вселенной, а скорее к божественной подготовке Эдема для Его людей. Затем Бытие 1:2 описывает состояние мира, до того, как Бог приготовил землю для людей.

Следовательно, начиная с Бытия 1:2 до конца Откровения Библия говорит о народе Божьем по отношению к Эдемскому саду. Это путешествие от первоначального Эдема к новому Эдему, так сказать, и мы видим, как повествование о человеческой истории разворачивается от начала до конца.

У этого взгляда есть несколько преимуществ. Во-первых, верующие в младоземельный и староземельный креационизм могут придерживаться этой точки зрения, поскольку между Бытие 1: 1 и Бытие 1: 2 не существует определенного времени. Бытие 1: 1 просто не указывает точное время.

Во-вторых, эта точка зрения употребляет библейские термины так, как они употребляются позже в Писании, такие как еврейские слова для обозначения времени, земли и воды.

В-третьих, эта точка зрения объясняет заботу Библии о том, чтобы народ Божий жил в своей благословенной земле от Эдема до нового творения.

Недостатком этой точки зрения является то, что это всего лишь один из способов как читать текст на иврите. Он использует библейские термины таким образом, что это может быть полезным, но не единственным способом понимания этого текста. Таким образом, эта точка зрения отбрасывается теми, кто по-иному воспринимает этот текст на иврите.

**Заключение**

В целом, мы должны понимать, что Библия не дает нам всех подробностей, необходимых для того, чтобы точно вычислить возраст земли. Что важно для Бога, так это то, чтобы мы понимали, кто сотворил землю и для чего он ее сотворил ... для своей славы, которая во всей полноте проявилась через Евангелие Иисуса Христа.

Я надеюсь, что сегодня мы смогли больше узнать о том, что Бог говорит нам в своем слове, для чего он создал мир и то, как он это сделал. На следующем занятии мы рассмотрим еще две истины, которые Библия открывает нам в отношении творения, в том числе и то, что, возможно, является самым важным для нас - взаимоотношения человека с Божьим творением. Мы с нетерпением ждем этого занятия, но прежде чем мы закончим сегодняшний класс, позвольте мне помолиться…

**МОЛИТВА**