Систематическое Богословие

**Занятие 3: Существование и Атрибуты Бога - Часть 1**

Введение: Посреди жизненных проблем, боли и разочарования - где вы находите утешение? Христиане - это те, кто может уверенно и радостно обратиться к Богу не только потому, что он существует, но и благодаря тому, каков он.

**I. Вступление**

На прошлой неделе мы отметили, что Бог отличается от всех других ложных богов тем, что он *говорит*. Он милостиво явил себя через написанное слово - Библию, и слово, ставшее плотью - Иисуса Христа. И это откровение истинно (безошибочно), заслуживает доверия (непогрешимо), достаточно и необходимо. Оно не может увести нас с пути. Именно оно является для нас окончательной властью, конечным арбитром во всех вопросах веры и традиций, а не церковь, или разум, или наши субъективные впечатления или переживания.

В начале этого занятия нужно отметить два вопроса, которые лежат в основе не только религиозного знания, но и всех возможных форм знания:

1. Есть ли Бог? (и связанный с этим - откуда мы можем это знать?)
2. Каков Бог? (Каковы его атрибуты?)

Это те вопросы, на которые мы начнем отвечать в течение сегодняшнего занятия.

1. **СУЩЕСТВОВАНИЕ БОГА**
2. **Библейская предпосылка**

[Иов 11: 7; 26:14; 30:26; Исаия 40:18]

Мы начинаем с размышления о существовании Бога. Отвечая на наш первый вопрос: «Есть ли Бог?» мы должны с самого начала отметить, что Библия не тратит время на споры о существовании Бога. Она просто предполагает, что Он есть. Это библейская данность, так же, как и пред существование материи является данностью для материалиста. Библия рассматривает существование Бога как гравитацию. Мы можем отрицать её, игнорировать или притворяться, что её не существует, но нам от этого только хуже. Каждое мировоззрение начинается с чего-то. Как мы обсуждали на первом занятии, христианское мировоззрение начинается с этих двух предпосылок - *Он есть (существование), и Он не молчит (говорит)*.

***Но если кто-то спросит вас, откуда вы знаете что Бог существует, что вы ответите?***

Если мы христиане, мы можем сказать, что мы верим, что Бог «действительно существует», потому что Он явил себя:

 1.) *в целом*, всем людям через творение и провидение;

2.) *в утверждениях* Священных Писаний Ветхого и Нового Заветов;

3.) *лично* в Его Сыне, Господе Иисусе Христе; а также

4.) *спасительно* через работу Его Слова и Духа. (*повторите)*

Писание является доказательством этому:

“*3 Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса Христа.*” (Иоанна 17:3)

“*20 Знаем также, что Сын Божий пришел и дал нам свет и разум, да познаем Бога истинного и да будем в истинном Сыне Его Иисусе Христе. Сей есть истинный Бог и жизнь вечная.*” (1 Иоанна 5:20)

В первой главе Римлянам Павел говорит нам, что Бог сделал факт своего существования очевидным для всего человечества (**ПРОЧТИТЕ 1:19**) «Ибо*, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им*." В стихе двадцать он говорит, что «*от создания мира через рассматривание творений видимы (не завуалированы, не скрыты, но ясно видны), так что они безответны*». Творение взывает о том, что есть создатель.

Кто посылает дождь и солнце? Кто укрывает землю темнотой, а затем расплескивает утреннее солнце? Кто отделяет землю от моря? От смены сезонов до малейших деталей цветка до бесчисленных звезд ночью - мы видим руку Бога как разумного Творца.

Кто видел передачу «*Планета Земля*» по Би-би-си? В визуально захватывающей и ошеломляющей манере эта программа показывает великолепие, величие, прекрасное разнообразие и замечательную сложность создания Божьего. Но создатели программы ничего не говорят о Боге. Почему?

Потому что, несмотря на это откровение в *творении*, Павел продолжает говорить в Римлянах, человек сознательно подавляет истину и заменяет ее ложью. Падший человек поклоняется природе, а не тому, кто её создал.

Но существует не только творение. Существует также *совесть*. Поскольку мы созданы по образу и подобию Бога (Быт. 1:26-27), в нас есть что-то от его морали. Хотя наша совесть - не идеальный руководитель, потому что оно была испорчена грехопадением, наши мысли о нравственности, справедливости, знании, истине тоже указывают нам на нашего создателя.

Хотя творение и совесть могут быть достаточно веской причиной, чтобы убедить нас в том, что Бог существует, тот факт, что мы подавляем правду в нашем падшем состоянии, заставило христиан сформулировать «теистические доказательства» (аргументы) о существовании Бога. Эти «доказательства» - это лишь попытки продемонстрировать, что верить в существование Бога *разумно*. Бог не является нашим воображаемым другом и не относится к царству мифов и суеверий.

Я упоминаю об этих доказательствах, потому что они часто включаются в систематическое богословие, но поскольку они также рассматриваются в семинаре по апологетике, я ограничусь лишь их упоминанием. Эти доказательства не приводят нас к познанию суверенного, личностного Бога Писания. Они могут помочь в том, чтобы показать, что верить в Бога не является нерациональным, но ни одно из этих доказательств не говорит вам о том, каков Бог. Ни одно из них не приведет вас к Богу Писания или к спасительной вере в Христа.

*Комментарии или вопросы*?

**Б. Общее и особое откровение**

Все знание о Боге основывается на откровении. Хотя мы никогда не сможем познать Бога во всём богатстве его личности, он известен всем людям через его откровение в творении. Мир никогда не бывает безбожным. В конце концов, нет атеистов; есть только споры о природе Бога.

Это различие между тем, что известно о Боге вообще, и тем, что известно о нем в частности, часто называется «общим» и «особым» откровением.

Общее откровение заключается в том, что знание о Боге, знание о бытии и воле Бога дается всем людям повсюду, во все времена, посредством обычного опыта жизни в Божьем мире. [Пс. 18: 1, 2; Римл. 1:19, 20; 2:14, 15]

Особое откровение заключается в том, как Бог открылся в конкретных действиях и словах, особенно в Слове Господа (= Писание) и Господине Слова (= Иисус Христос).

1. **Чему учит нас общее откровение?**

Псалом 18 и другие тексты говорят об этом, но я выберу только два. Римл 1:18-32; Деяния 17:22-31. Когда я буду читать, подумайте, что говорят эти тексты на тему «чему общее откровение учит всех живущих»? ПРОЧТИТЕ.

Что эти тексты раскрывают всему человечеству в целом?

* Бог един (Деяния 17:26, Рим 1:20)
* Бог есть творец (Пс. 19, Деяния 17:25)
* Бог вечен и независим (Рим 1:20, Деяния 17:25)
* Бог невидим и могуществен (Рим 1:20)
* Бог отличен от Вселенной, но действует в ней. (Деяния 17:24, 26-27)
* Бог поддерживает все мироздание (Деяния 17:24-28; 14: 15-16)
* Бог является нравственным, Он - конечный источник наших ценностей (Рим 1:32)

Библия говорит, что всё это мы можем знать естественным образом, просто по факту, что все мы созданы по образу и подобию Бога и живем в этом мире, который создал Он.

{Некоторые, например, Фома Аквинский и многие в традиции Просвещения, могут поспорить, что с помощью разума и общего откровения мы можем узнать, кто такой Бог, и каков он. Таким образом, *естественное богословие* - это попытка достичь понимания Бога и его отношений со Вселенной посредством естественного размышления, не прибегая к особому откровению.}

И все же Павел подчеркивает в Послании к Римл 1-2, что одним из последствий грехопадения является то, что мы отвергли это знание Бога и променяли его на ложь. Таким образом, реформаторы и такие люди, как Мартин Лютер в «*Рабстве воли*», подчеркивали влияние греха на разум (nous - интеллект на латыни). Наш ум слишком извращен в результате грехопадения, чтобы мы могли достичь Бога только разумом, в отношении к общему откровению. Хотя совесть и природа указывают на Бога, в нашем падшем состоянии нам нужны очки Писания и возрождающая работа Духа, чтобы правильно видеть реальность.

Одно из очевидных последствий заключается в том, что общее откровение делает людей виновными. Мы не можем избежать Бога. *Вне нас* весь порядок творения кричит нам, как певцы группы хэви-метал. Неужели вы не видите? Неужели вы не понимаете? Существует Бог, который создал вас, и вы подотчетны ему. Мы можем закрыть глаза и заткнуть уши, но это не изменит реальности. И в *нашем собственном разуме* наша совесть не даст нам покоя.

[Я помню, прежде чем я стал христианином, неверующие друзья побуждали меня делать всякое – воспользоваться шпаргалкой на экзамене, пофлиртовать с кем-нибудь на вечеринке, но я не мог избежать чувства, что в этом есть что-то неотъемлемо плохое. При этом я не вырос в религиозной семье и никогда не слышал Евангелие. Жизнь становится постоянной попыткой оправдаться в нашей совести, потому что мы знаем, что должны делать, но не делаем. В разной степени мы все отвергаем знание, которое Бог обычно открывает, и этого достаточно, чтобы быть виновными. Итак, в этом смысле общее откровение является полностью авторитетным, достаточным и понятным (= ясным), но оно не является спасительным. Само по себе оно не может спасти.]

*Есть комментарии, вопросы?*

1. **АТРИБУТЫ БОГА**

Поскольку грех ослепляет и искажает наше восприятие Бога, если мы хотим знать, кто такой Бог, мы должны обратиться к Его откровению о Себе в Библии.

Но вначале я хочу задать вопрос: когда вы думаете о том, как описать Бога из Писания, какие слова сначала приходят на ум? (например, *любовь, суверенность, благой*) Эти слова составляют атрибуты Бога.

*Пометка*: непостижимый Бог явил себя, сказав и показав нам, кто он. Вы увидите на листе, который я дал вам, сегмент, наполненный словами из Писания, которые сам Бог использует для описания своих действий и того, кем он является. Это единственный способ понять, кто он и как действует. Используйте это как руководство для молитвы и для восхваления Бога.

Когда богословы говорят об атрибутах Бога, они имеют в виду те качества, которые являются существенными для природы Бога, кто он и кем он является.

Большинство систематических богословов предпочитают классифицировать Божьи атрибуты, разделяя их на различные классы: несообщаемые атрибуты (те атрибуты, которыми обладает только Бог, - всемогущество, всеведение и т. д.) и сообщаемые атрибуты (те атрибуты, которыми обладаем и мы, хотя в падшем и ограниченном виде - любовь, справедливость и т. д.)

**Несообщаемые атрибуты**

**1. Независимость или самодостаточность Бога [Сущий]**

(Исх 3.14, Пс 49: 8-15, см. также Пс 32:11, 113:11, Исаия 40:18, Дан.4: 35, Иоанна 5:26, Рим. 11: 33-36; Деяния 17:25, Откр. 4:11.)

Существование Бога и его характер определяются им самим и не зависят ни от кого и ни от чего-либо еще. Он имеет жизнь в самом себе (вечное бытие). Он владеет всем, у него нет никаких потребностей вне себя. Бог не создал нас, потому что он был одинок и нуждался в какой-то компании, или он нуждался в нас, чтобы быть полноценным.

В Троице Бог является самосуществующим, самодостаточным и самодовлеющим. «*Я есмь Сущий*» (Исх. 3.14). Ему ничего не нужно. Нам нужны часы сна, чтобы не слипались глаза; вода, чтобы жить; пища для энергии; укрытия для защиты; врачи для здоровья; учителя, чтобы научить нас всему, что мы не знаем, а затем быстро забыть ... и я мог бы продолжать долго. [Языческие боги, нуждающиеся в вещах ...]

Бог? Ему нужно ... ничего! Жизнь, сила, защита, здоровье, знания - в себе он обладает всем и полностью! ... *именно* поэтому мы можем всегда обращаться к нему и зависеть от него. Он царь. Его слово правит. Буквально. Но он не такой царь, который ограничен бюджетным дефицитом, разногласиями в парламенте, военной силой или немощью возраста. Он полностью свободен от всех подобных ограничений. Поскольку он не зависит ни от чего и ни от кого, он всегда способен помочь своему народу. Его независимость и самодостаточность должны быть огромным ободрением для нас.

**Есть какие-либо комментарии или вопросы?**

**2. Неизменность Бога**

Во-вторых, Бог **неизменен**. А именно, Бог не меняется в своей природе, характере и целях. Мы должны постоянно менять наши планы либо потому, что нам не хватает необходимой предусмотрительности и знаний, чтобы предвидеть все непредвиденные обстоятельства, или потому, что нам не хватает сил и способности выполнять то, что мы планируем.

Но это не относится к Богу. У Бога есть вся сила и все знание. Наводнения, снег, пожар, бюджетные проблемы - ничего не мешает его целям. Ничто никогда не застает Бога врасплох. Богу никогда не нужно иметь запасной план или обходной путь. Ему не нужен план на случай непредвиденных обстоятельств, ни альтернативный вариант, ни аварийный путь эвакуации.

На практике это означает, что мы всегда можем доверять ему и полагаться на его слово. Он всегда будет действовать в соответствии с тем, что он обещал. И поэтому мы уверены в нем. Мы живем так, словно мы на поверхности беспокойного океана, все перемещается и меняется вокруг нас. Мы всегда пытаемся найти равновесие в этом мире. Но Бог ... является *скалой* среди этих неспокойных вод. И с непоколебимой уверенностью мы можем твердо стоять на нем.

Некоторые отвергают это учение. Они говорят, что Бог не может знать наши будущие решения – в противном случае эти решения не будут полностью свободными. Ибо, если он знает их заранее, это означает, что они обязательно произойдут, а это означает, что решение не может быть действительно свободным, потому что мы можем сделать то, что Бог уже знал (например, что будет на обед). Поэтому они говорят, что Бог очень хорошо угадывает, но поскольку он не знает все в точности, мы не можем сказать, что он неизменен. Как и нам, ему придется изменять решения.

С этим связано понятие *бесстрастия* (буквально означает без эмоций). Если Бог не может быть управляем другими и ни от кого не зависит, существует ли возможность, что Бог имеет чувства, эмоции? Это естественный вопрос: как эмоции могут быть уместны в сущности того, кто абсолютно независим и самодостаточен?

Согласно Библии, у Бога есть эмоции. Он не является недвижимым двигателем греческой мысли. Просто эти эмоции не такие, как наши. Мы удивляемся, бываем застигнуты врасплох, смущаемся, обижаемся, и плачем. В нашем гневе мы все выплёскиваем. Бог тоже может скорбеть, но не так, как мы. Когда он страдает, он выбирает это делать. Его страсти реальны, но Он не управляем ими. Гнев управляет нами, но Бог управляет гневом. В этом принципиальная разница.

[Когда мы говорим, что Бог «не раздельный и не подверженный страстям», мы не отрицаем реакции Бога на действия творения, но отрицаем (а), что Бог «состоит» из различных составляющих или эмоций и (б) что Бог может быть пленен чем-то иным, кроме его собственной природы. Библейское свидетельство состоит в том, что люди могут восстать против Бога или провоцировать Его, но Богом не может овладеть удивление, страдание, гнев, сострадание или противостояние. Хорошая новость для тех, кто заслуживает Божьего гнева [Осия 11: 9].

Мы можем еще многое сказать, но Писание понятно говорит на этот счет. Числа 23.19 «*Бог не человек, чтоб Ему лгать, и не сын человеческий, чтоб Ему изменяться. Он ли скажет и не сделает? будет говорить и не исполнит?*» или 1 Царств 15.29 «*и не скажет неправды и не раскается Верный Израилев; ибо не человек Он, чтобы раскаяться Ему*.» (1 Царств 15.29)

Бог абсолютно неизменен и, следовательно, абсолютно надежен.

**Есть вопросы?**

**3. Бог Бесконечен**

В-третьих, Библия также учит, что Бог бесконечен. Это означает, что нет никаких границ для совершенства Бога. Его бесконечность выражается несколькими способами, например, в пространстве, во власти и во времени.

Во-первых, Бог **бесконечен в пространстве, или вездесущ.** Это означает, что Бог превыше пространственных ограничений, не имеет размера и присутствует в каждой точке пространства всем своим существом. Когда люди говорят о Боге как в «великом», они имеют в виду его величие, а не количественное измерение. Псалом 138 ясно говорит об этом, когда он говорит: «*Куда пойду от Духа Твоего, и от лица Твоего куда убегу? Взойду ли на небо - Ты там; сойду ли в преисподнюю - и там Ты. Возьму ли крылья зари и переселюсь на край моря, - и там рука Твоя поведет меня, и удержит меня десница Твоя».*

В дополнение к этой мысли - Бог есть дух (Ин 4:24). Он бесплотный. Он не состоит из материи, у него нет составляющих или размера.

Хотя Бог присутствует во всем во всей полноте, он тем не менее отличен от всего. Пантеизм утверждает, что Бог минус мир = 0. Библия утверждает, что Бог минус мир = Бог. Он отличается от всего, что он создал. Поэтому для того, чтобы Бог мог поселиться в моем доме, не означает, что я должен из него выехать. Мы думаем о присутствии с точки зрения физического присутствия. Поэтому, когда мы читаем, что Дух «пребывает» в христианине, или читаем, что Бог «на небесах», это не столько ссылка на *место*, а скорее на *отношение*. Дух пребывает в том смысле, что он присутствует в нас спасительным образом. Мы можем «войти в его присутствие» не тем, что мы пространственно приближаемся к Богу, но во Христе мы получаем доступ к новым отношениям с Богом, где мы можем принести все к престолу его благодати. Так что ад - это не отсутствие Бога, но отсутствие Бога с точки зрения спасения. Ад - это присутствие Бога в полноте его гнева.

Практически говоря, вездесущность Бога означает, что мы всегда можем быть уверены в неизменном внимании Бога. Нам не нужно стоять в очереди, назначать встречу или совершать религиозное паломничество. Мы в его присутствии! Но это также и *предупреждение*. Нам негде скрыться. Нет такого уголка во вселенной, где Бога нет. Он все видит. Жан-Поль Сартр называет Бога «незримым наблюдателем», потому что он ненавидит идею о том, что Бог повсюду. Это означает, что мы подотчетны Ему. Прятки - это не та игра, в которую мы можем играть с Богом в наших грехах. Мы не должны обманывать самих себя. Поэтому, если вы пытаетесь спрятаться, просто выйдите и сознайтесь. Вы не обманете Бога. Поэтому примиритесь с ним.

Но Бог не просто вездесущ, он также бесконечен во **власти, или всемогущ**. Бог может сделать все, что Он решит сделать. Иисус говорит нам в Мф. 19:26, что «*Богу все возможно*». Иеремия в Иер. 32.17 заявляет, что для Господа нет ничего слишком трудного. Вы это слышали? Для Бога нет *ничего* сложного.

Значит ли это, что Бог может делать все? Классический вопрос: «Может ли Бог сделать такой камень, который он не сможет сдвинуть?» Ты в ловушке. Но этот вопрос представляет ложную дилемму, основанную на ложном предположении, что Бог может сделать все, что угодно. Вместо того, чтобы говорить: «Бог может все», возможно, лучше сказать, что «Бог может делать все, что пожелает, и что согласуется с его характером». Например, согласно Евреям, Бог не может лгать (Евр.6: 18). Во II Тимофею 2:13 мы видим, что Бог не может отречься от Себя. Бог не может перестать быть Богом или действовать таким образом, который не соответствует одному из его остальных атрибутов.

Это тоже большое ободрение. Наш Бог – не тот, кто может сочувствовать, но **не** может помочь. Нет, Он всемогущ! Это утешает нас в наших гонениях. «*Господь - свет мой и спасение мое: кого мне бояться? Господь крепость жизни моей: кого мне страшиться?*» (Пс. 26.1). Это утешает нас в наших молитвах. «*А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем*,...» (Ефес 3.20). Это дает нам уверенность в будущем. «*Могущему же соблюсти вас от падения и поставить пред славою Своею непорочными в радости, Единому Премудрому Богу, Спасителю нашему чрез Иисуса Христа Господа нашего, слава и величие, сила и власть прежде всех веков, ныне и во все веки. Аминь.*» (Иуда 24-25). Поэтому, если Бог не отвечает на наши молитвы или не реагирует определенным образом, мы будем доверять его мудрости, о которой мы подумаем на следующем занятии.

Но Бог также бесконечен во **времени - вечен**. Псалом 90: 2 гласит: «*Прежде нежели родились горы, и Ты образовал землю и вселенную, и от века и до века Ты - Бог*». В Откровении Господь Бог говорит: «*Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, говорит Господь, Который есть и был и грядет, Вседержитель.*» Это не означает, что Бог везде во времени, но он превыше этих самых ограничений времени. У него нет начала или конца. Кто-то сравнил время с длинным парадом. Мы находимся на параде, маршируем в одиночку, являемся только одной его частью. В то время как Бог стоит на вершине горы, он видит все сразу.

На практике это означает, что Бог всегда будет с нами. Он не будет тем другом, который уедет куда-то или, что еще хуже, умрет. Он всегда был и будет, и поэтому он всегда с нами. Мы всегда можем строить свои планы на Нем, доверяя Ему, и можем знать, что Он будет с нами, потому что Он вечен.

*Комментарии или вопросы?*

Братья и сестры, Бог не такой как мы. Он величественный, славный. Совершенно самодостаточный, с совершенными планами, совершенной силой, все охватывающий. Прежде чем уйти сегодня, задайте себе этот вопрос. В свете всего этого, почему у вас возникнет соблазн доверить ваши чувства, вашу безопасность, ваше благополучие кому-либо другому?

**МОЛИТВА**

*О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его!*

*Ибо кто познал ум Господень? Или кто был советником Ему?*

*Или кто дал Ему наперед, чтобы Он должен был воздать?*

*Ибо все из Него, Им и к Нему. Ему слава во веки, аминь.*

- Римлянам 11:33-36