

**Семинар**

**Систематическое богословие II**

**Занятие 25: Эсхатология (часть 1)**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**МОЛИТВА**

##### **I. Вступление**

Мы живем в последние дни. (Евреям 1: 1-4)

Эсхатология влияет на то, как мы живем. Иногда это может быть пугающим приключением, особенно когда мы читаем или пытаемся изучать книгу Откровений. Если вы тот, кто думает, что изучение конца света - это бесплодное дело из-за трудностей в толковании некоторых библейских отрывков или по какой-то другой причине, позвольте мне прочитать вам введение в книгу Откровения. В нем говорится: «**Блажен читающий и слушающие слова пророчества сего и соблюдающие написанное в нем; ибо время близко**» (Откровение 1: 3). Бог пообещал благословение тем, кто пытается узнать о Нем посредством Его Слова. Давайте будем такими людьми сегодня.

Иллюстрация: Джон Ньютон: «Мы уверены, что Господь царствует. Шторм управляется руками, которые прибиты к кресту. Он любит Своих, и Он позаботится о них ... Хвала Богу за надежду на место покоя, где не будет греха и скорби. Там у нас будет день без туч и без ночи. Солнце уже не закатится, зов войны больше не будет слышен. Обитатели этой земли больше не будут чувствовать боли, они больше не будут плакать. Тогда больше не будет скверны и, следовательно, не будет неудовлетворенных желаний. О, какое состояние любви, жизни и радости, когда мы увидим Иисуса таким, каков Он есть! И, увидев Его, мы преобразимся в Его образ и станем подобными Ему. Этот день наступит. Этот день придет. Этот день приближается с каждым часом. Ваш искренний друг и брат, слуга и странник, Джон Ньютон, Хокстон, 26 июля 1781 года "[[1]](#footnote-1)

**I. Второе пришествие Христа**

Итак, нам нужно знать, что Библия обещает возвращение Христа. Иисус однажды пришел, чтобы искупить грех, и он вернётся, чтобы утвердить свое окончательное правление.

**Евреям 9:27** 27 И как человекам положено однажды умереть, а потом суд,

28 так и Христос, однажды принеся Себя в жертву, чтобы подъять грехи многих, во второй раз явится не [для очищения] греха, а для ожидающих Его во спасение.

Эта истина упоминается и принимается всем Новым Заветом и апостолы учат этой истине. Павел говорит в 1 Фессалоникийцам 4:16: «**Сам Господь при возвещении…*сойдет* с неба**». Брат Господа, Иаков ссылается на будущее ожидание этого пришествия, когда он пишет: «**Итак, братия, будьте долготерпеливы до пришествия Господня**» (Иак. 5: 7).

Откуда у этих людей было понимание, что Иисус вернется? Очевидно от самого Господа Иисуса Христа. Когда он сидел со своими учениками на горе Елеонской, Иисус сказал им: **«тогда явится знамение Сына Человеческого на небе; и тогда восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою; и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их»** (Матфея 24: 30-31).

Второе пришествие Христа часто упоминается как «день Господень» (или подобные этой фразе) в Писании. Это фраза подразумевает как бедствие, так и суд, а также спасение. Когда Господь Иисус вернется, нам сказано в Софонии, что **«день гнева - день сей, день скорби и тесноты, день опустошения и разорения, день тьмы и мрака, день облака и мглы,…, потому что они согрешили против Господа, …и огнем ревности Его пожрана будет вся эта земля, ибо истребление, и притом внезапное, совершит Он над всеми жителями земли»** (Софония 1: 15-18).

В то же время весь мир будет поглощен огнем гнева ревностного Бога (стих 3: 8), Бог говорит: **«Я дам народам уста чистые, чтобы все призывали имя Господа и служили Ему единодушно»** (Софония 3: 9). Этот день суда для нечестивых будет днем ​​радости для праведников.

Итак, теперь, когда мы понимаем, что Христос вернется, какова же природа этого второго пришествия? Как оно будет выглядеть? Что мы можем сказать о нем из Писания?

**A. Возвращение Христа будет личным, видимым и телесным**

Иисус вернется Сам, лично. Хотя это кажется очевидным в евангельской церкви, тем не менее было время, когда в либеральных протестантских кругах считали, что Сам Иисус не вернется. Вместо этого они говорили, что вернется благоухание Христа; и принятие Его учения и подражание Его образу жизни в любви вернутся на землю. После этого будут установлены нравственные нормы Нагорной проповеди, и все будут наслаждаться утопией.

Это не то послание, которое предлагает нам Писание. Библия учит, что воплощение Сына Божьего не было его последним проявлением во плоти людям на земле. В Иоанна 14: 3 Иисус говорит, что «[он] вернется».

Когда Иисус вознесся на небеса в Деяниях 1, тут же появились два ангела и сказали ученикам: **«Сей Иисус, вознесшийся от вас на небо, придет *таким же образом*, как вы видели Его восходящим на небо»** (ст. 11).

Таким образом, эсхатологическое возвращение Господа не будет духовным возвращением, чтобы жить в сердцах людей и сделать их более счастливыми и более нравственными, но оно будет явным, телесным и личным. И оно будет славным. В Матфея 16:27 говорится, что Иисус вернется «**во славе Отца Своего**».

По-видимому, эта слава будет видна всем. В Откровении 1:7 Иоанн пишет: «**Се, грядет с облаками, и узрит Его *всякое око*** ...» Также в первом послании Фессалоникийцам, которое мы читали ранее, Павел говорит, что «**Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба ...** » (1 Фессалоникийцам 4:16). Возвращение Христа не будет тайным или скрытным. Нет, оно будет громким и очевидным и все узнают, что пришел Сын Божий. Это возвращение будет подобающим Царю царей.

**Б. Время пришествия Христа неизвестно**

Писание не раскрывает времени второго пришествия Христа. Иисус говорит в Матфея 24:36: «**О дне же том и часе никто не знает, ни Ангелы небесные, а только Отец Мой один**».

**Вопрос**: Почему Бог не открывает нам точное время возвращения Христа? Как незнание того, когда Христос вернется, влияет на нашу христианскую жизнь?

Если мы продолжим чтение евангелия от Матфея 24, мы увидим, что Иисус дает понять, почему нам не нужно знать, когда он вернется. Он говорит: **“Итак бодрствуйте, потому что не знаете, в который час Господь ваш приидет. Но это вы знаете, что, если бы ведал хозяин дома, в какую стражу придет вор, то бодрствовал бы и не дал бы подкопать дома своего. Потому и вы будьте готовы, ибо в который час не думаете, приидет Сын Человеческий.”** (ст. 42-44).

Затем Иисус иллюстрирует это учение при помощи притчи о десяти девах в Матфея 25. Он пытается еще раз подчеркнуть мысль – «**бодрствуйте, потому что не знаете, в который час»** Он вернётся.

Несмотря на ясность этого учения, у людей, похоже, есть ненасытное желание попытаться найти ответ на вопрос «когда?» в отношении второго пришествия. Вы можете видеть это в учении многих религиозных сект (некоторые из них используют имя Христа).

Мы не должны предсказывать с уверенностью то, что согласно Божьим словам, не может быть известно. Иисус говорит нам бодрствовать и быть готовыми к его возвращению. Мы должны быть готовы к этому, как к событию, которое может произойти в любое время. Это, по-видимому, указывает на то, что Иисус может вернуться в любое время - даже сегодня.

«Минуточку», - скажете вы. «Писание говорит, что возвращению Христа будут предшествовать определенные знамения». Это верно. Матфея 24, Марка 13 и Луки 21 содержат учение Христа о знамениях конца света. В Евангелии от Луки 21:11, например, Иисус говорит: «**будут большие землетрясения по местам, и глады, и моры, и ужасные явления, и великие знамения с неба**».

Эти знамения или признаки можно обобщить следующим образом:

Признаки, свидетельствующие о благодати Бога

1. Провозглашение Евангелия всем народам

Б. Спасение всего Израиля

Признаки, свидетельствующие о противостоянии Богу

1. Скорби

Б. Отступничество

1. Антихрист

Признаки, свидетельствующий о суде Божьем

1. Войны

Б. Землетрясения

1. Голод

Вопрос: Как нам примирить между собой отрывки, которые предупреждают нас о состоянии готовности, потому что Христос может вернуться в любой момент с отрывками, которые указывают на то, что перед тем, как Христос вернется, должны произойти определённые важные события?

Ответ? Есть некоторые христиане, которые верят, что, определив некоторые из «знамений», которые, как считается, предшествуют возвращению Христа, они могут сделать заявление, что «поскольку произошли события А, Б и В, значит Христос может вернуться» и назвать точный момент, когда произойдет parousia (второе пришествие) .[[2]](#footnote-2)

**В. Христианам следует с нетерпением ожидать возвращения Христа**

Второе пришествие Христа – это наша благословенная надежда. Независимо от конкретных деталей возвращения Христа, наш отклик должен быть неизменным. Мы должны с нетерпением желать и ожидать возвращения Христа в славе. Главная надежда христианской жизни в том, что это обязательно произойдет. Писание очень ясно говорит об этом.

**Мы не знаем, когда Он вернется. Так стремитесь к святости и твердо стойте в Господе!**

**Титу 2:11-14** Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, 12 научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке, 13 ожидая блаженного упования и явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа, 14 Который дал Себя за нас, чтобы избавить нас от всякого беззакония и очистить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам.

**1 Иоанна 3:2-3** Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. 3 И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист.

**Филиппийцам 3:20-4:1** 20 Наше же жительство - на небесах, откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа, 21 Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, [которою] Он действует и покоряет Себе все. Итак, братия мои возлюбленные и вожделенные, радость и венец мой, стойте так в Господе, возлюбленные.

Отклик Иоанна в Откровении на утверждение Иисуса о том, что Он вернется, прост и очень уместен: **“** **Аминь. Ей, гряди, Господи Иисусе!”** (Откр. 22:20)

**Иллюстрация: Ричард Сиббс**: «Бог оставил лучшее напоследок ... Конец для христианина –это самое лучшее. Бог устроил это таким образом для утешения христиан, чтобы каждый день их жизни, они могли бы думать, что самое лучшее еще впереди, чтобы каждый день они бы вставали, думая: я ближе к раю на один день, чем прежде; я ближе к смерти и, следовательно, ближе ко Христу. Какое это утешение для наших сердец! Христианин – это счастливый человек в жизни, но он более счастлив в смерти, потому что тогда он отправляется *ко Христу*, чтобы быть со Христом». [[3]](#footnote-3)

Возвращение Иисуса - это событие, которое дает нам, как христианам, надежду. Оно подтверждает, что история не является циклом отчаяния, но история заключается в Боге, который искупил народ во славу Его имени. Учение о втором пришествии провозглашает, что Бог держит все в своих руках и что Христос вернётся за Его избранными. Иисус сказал: «**И когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я**» (Иоанна 14: 3).

**Применение**: Спросите себя: «Сколько раз в день я думаю об этой надежде?» Много? Часто? Иногда? Редко? Никогда? Если мы не так часто думаем об этой надежде, то, возможно, мы любим этот мир больше, чем следует. Давайте наслаждаться этим самым надежным обетованием**.**

Есть вопросы или комментарии?

III. Миллениум (тысячелетнее царство)

Те из вас, кто был здесь на протяжении всего семинара по систематическому богословию, знают, что мы говорили о множестве трудных тем; например, воплощение, проблема зла и Троица. В следующем разделе на тему тысячелетнего царства есть свои сложности.

Тема тысячелетнего царства может быть найдена в книге Откровения в первой части главы 20. Вопрос, который часто задают исходя из этого отрывка, гласит: «Что значит эта тысяча лет и когда Христос вернется относительно этого тысячелетия?"

Чтобы иметь представление об этом теме, вот отрывок Откровении 20: 2-5: **“Он взял дракона,…который есть диавол и сатана, и сковал его на тысячу лет,…4 И увидел я престолы и сидящих на них, которым дано было судить, и души обезглавленных за свидетельство Иисуса и за слово Божие, …Они ожили и царствовали со Христом тысячу лет. 5 Прочие же из умерших не ожили, доколе не окончится тысяча лет. Это - первое воскресение.”**

Есть четыре основных взгляда на этот тысячелетний период, которые занимают видное место на протяжении всей истории церкви, хотя некоторые из них имеют гораздо более древнюю родословную, чем другие. Позвольте мне дать краткое пояснение каждого из них, а затем подвести краткий итог.

***Постмилленаризм***

В ваших распечатках, первая точка зрения, которую мы рассмотрим - это постмилленаризм. Этот взгляд утверждает, что благодаря тому, что сатана будет скован, произойдет постепенное увеличение роста церквей и распространение евангелия, и все большее количество людей будут становиться христианами. Влияние большего числа верующих изменит общество, и оно будет функционировать так, как это предполагал Бог изначально, что постепенно приведет к периоду мира и праведности, другими словами – тысячелетнему царству, которое не обязательно будет буквально длиной в тысячу лет. Затем Христос вернется «пост» или после этого тысячелетия.

***Амилленаризм***

Вторая точка зрения - это амилленаризм. Эта точка зрения является самой простой и говорит, что скованность сатаны уменьшит его влияние на народы, и евангелие будет проповедано по всему миру, но есть общее мнение, что положение ухудшится. Царствование Христа является небесным, а тысячелетие эквивалентно эпохе церкви, в которой мы живем сейчас, что не означает буквальное тысячелетие. Затем Христос вернется и одновременно будет судить верующих и неверующих.

***Классический или исторический премилленнаризм***

Третья точка зрения – это классический или исторический премилленаризм. Несмотря на некоторые вариации этой точки зрения, в основном она говорит, что Христос вернется «пре» или до тысячелетнего периода. Церковь будет проходить через период скорби. В конце скорби сатана будет скован, и Христос вернется, чтобы утвердить свое царство на земле в течение тысячелетия, что не обязательно означает буквально тысячу лет. Воскресшие верующие будут царствовать с воскресшим Христом физически на земле в это время. Неверующие также будут в это время на земле, и большинство из них станут верующими и будут спасены. В конце тысячелетия сатана будет освобожден, и Христос одержит решительную победу над ним и над его оставшимися последователями. Затем неверующие всех времен и народов будут судимы, а верующие войдут в вечность.

***Диспенсационный премилленаризм***

И наконец, диспенсационный премилленаризм. Эта точка зрения появилась относительно недавно. В соответствии с ней премилленаризм состоит в том, что Христос тайно вернется за верующими до периода скорби. Во время скорби еврейский народ будет проходить через страдания и в конечном итоге будет обращен к вере. Затем Он вернется в третий раз после скорби со своими святыми, чтобы править на земле тысячу лет. В остальном эта точка зрения следует тому же, что и классический премиллинаризм.[[4]](#footnote-4)

Какой точки зрения придерживаемся мы в нашей церкви – пост, пре или амиллинаризма? Давайте скажем, что это промиллинаризм! В пункте XVIII символа веры нашей церкви говорится,

**Мы считаем, что приближается конец света; что в последний день Христос сойдет с небес и воскресит мертвых из могил для окончательного возмездия; что тогда состоится окончательное разделение; что нечестивые будут приговорены к вечному наказанию, а праведники - к вечной радости; и что этот суд исправит окончательное состояние людей на небесах или в аду, на основании принципов праведности.**

Обратите внимание на то, что верующий может подписать символ веры нашей церкви и стать её членом, не говоря о том, что они думают по поводу тысячелетнего периода. Это противоречивая тема среди многих христиан, но она носит второстепенный характер. В нашем символе веры говорится только то, что является фактом по Писанию и необходимо для нашего единства как церкви.

На протяжении многих лет множество великих богословов высказывали разные взгляды на этот вопрос. Августин, Б.Б. Уорфилд и многие другие во время великих пробуждений прошлого придерживались постмилленаризма. Луи Беркхоф, Жан Кальвин и другие реформаты придерживались точки зрения амилленаризма. Дон Карсон, Альберт Молер и Уэйн Грудем придерживаются классического премилленаризма, в то время как Джон Макартур - сторонник диспенсационного премилленаризма. Я думаю, можно было бы с уверенностью сказать, что наши церковные лидеры разделяют точку зрения амилленаризма или находятся где-то между амиленнеризмом и классическим премилленаризмом.

Окончательный комментарий, который можно сделать обо всех этих взглядах, состоит в том, что все они были взглядами тех, кого мы считаем настоящими христианами и великими богословами. Это не является существенной доктриной христианской веры. Ваше спасение не зависит от того, какой точки зрения вы придерживаетесь. Важно то, что все эти взгляды имеют одинаковое убеждение, что Христос вернется, и что суд состоится. [ПРИМЕЧАНИЕ: Серия проповедей Марка Девера 2009 года по книге Откровения, см. ниже] Мы должны быть готовы.

##### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

##### На следующей неделе мы завершаем нашу тему рассмотрением окончательного суда, «нового неба» и «новой земли», и в это время вы сможете задать самые сложные богословские вопросы, накопившиеся за весь семинар.

**Приложение**

**Комментарии Марка, июль 12, 2009, проповедь о взглядах на тысячелетний период**

“Я думаю, что различные взгляды на тысячелетний период не должны разделять нас…Я имею в виду, что ваши убеждения в отношении тысячелетнего периода - как вы истолковываете эту тысячу лет, - не является тем, по поводу чего нам нужно прийти к согласию, чтобы собираться вместе. Господь Иисус Христос молился в Иоанна 17:21, чтобы мы, христиане, были едины. Конечно, все истинные христиане едины в том, что у нас есть Его Дух и мы хотим воплотить в жизнь это единство. Но это единство должно быть очевидным и быть свидетельством для окружающего нас мира. Поэтому я пришел к выводу, что мы должны прекращать наше сотрудничество с другими христианами (будь то с церквями по соседству или в совместной работе в миссиях и насаждении церквей и благовестии и поддержке разных служений) с величайшей осторожностью, чтобы мы не раздирали тело Христа, о единстве которого он молился и за которое он отдал жизнь. *Поэтому я пришел к выводу, что разделять тело Христа, разделять тело, о единстве которого он молился — это грех*. Поэтому вывод о том, что мы должны приходить к согласию по определенным взглядам на принятие спиртного или на обучение детей или на мясо, принесенное в жертву идолам, или о тысячелетнем периоде прежде, чем мы можем иметь совместное общение, я думаю, является не только ненужным для тела Христа, но и, следовательно, *является необоснованным и поэтому осуждаемо Писанием*. Итак, если вы служите пастором, и вы слушаете меня, *вы меня правильно понимаете, если думаете, что я говорю, что вы* ***согрешаете****, если ведете свою общину в соответствии с символом веры, который требует определенного взгляда на тысячелетний период*. Я не понимаю, почему это должно быть вопросом единообразия, чтобы мы могли иметь христианское единство в поместной общине».

**Тысячелетний период и дебаты о нем – Майкл Хортон**

“В беседе на Елеонской горе (Матф. 24-25) Иисус изложил четкую последовательность событий между двумя событиями. Это было ответом на вопрос учеников: «скажи нам, когда это будет? и какой признак Твоего пришествия и кончины века?» (Матф. 24: 3). Их вопрос был спровоцирован словами Иисуса о том, что храм будет разрушен (ст. 1- 2). Во-первых, Иисус сказал, что появятся лже-мессии, «но это еще не конец» (стих 6); войны, землетрясения и голод, но «все же это - начало болезней» (стих 8). Враги его последователей будут «предавать их», как они предали Иисуса, многие при этом отпадут. «претерпевший же до конца спасется» (ст. 9, 13). Ничто из этого не противоречит обещанию Христа о том, что он установит свое царство и что врата ада не одолеют его, потому что даже несмотря на такие гонения он построит свое царство своим Евангелием. «И проповедано будет сие Евангелие Царствия по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и тогда придет конец» (стих 14).

Здесь Иисус дает нам расширенный взгляд на период времени между двумя пришествиями: первым, когда он пришел в благодати, и вторым, когда он придет во славе. Во-первых, «мерзость запустения»: храм будет разрушен, и некоторые из тех, кто слушал его увидят это своими глазами (стих 15, 34). Ученики будут рассеяны из Иерусалима после этого знаменательного события и должны быть предупреждены о ложных утверждениях о том, что Христос вернулся (стихи 16-27). «И вдруг, после скорби дней тех, … восплачутся все племена земные и увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою; и пошлет Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырех ветров, от края небес до края их» (ст. 29-31). Мы не знаем, как долго будет продолжаться «скорбь тех дней» (ст. 29). Никто не знает, когда Иисус вернется, включая самого Иисуса, но только Отец; это произойдет, когда никто этого не ожидает (с. 36-44). Тогда Сын Человеческий воссядет на престоле своем, судя мир, принимая своих овец в вечную славу и отправляя козлов «в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его» (25: 31-46).

Достаточно легко обобщить последовательность событий, описанных Иисусом: (1) разрушение храма в Иерусалиме («мерзость запустения» (Мф 24:15), которое произошло в 70 году нашей эры); (2) «скорбь тех дней» (ст. 29), которая включает в себя длительный период гонений, отступничество, общие бедствия и, тем не менее, продолжающееся продвижение Евангелия во всем мире; (3) пришествие Сына Человеческого с небес; (4) собрание избранных; и (5) последний суд.

Непосредственные адресаты книги Откровения, несомненно, узнали себя в описании Господом великой скорби, как и верующие сегодня, которые подвергаются жестоким гонениям за имя Христа. В череде образов книга Откровения переходит от небесных событий к земным событиям гонений и обратно к окончательной победе. В ярких апокалиптических образах Откровение повторяет историю, которую Иисус обобщил в своем рассказе на Елеонской горе. В обоих рассказах следующее событие, которое мы ожидаем - это возвращение Христа с целью судить живых и мертвых и утвердить свое вечное Царство.

На основе таких обобщений большинство христиан на протяжении веков считали, что нынешний век отмечен одновременно и страданиями, и триумфом Евангелия. Христиане признают, что Иисус Христос «вернется в славе, чтобы судить живых и мертвых, чье царство будет вечным». Эта надежда включает в себя «воскрешение тела и жизнь вечную». Учитывая нашу склонность к разногласиям по поводу последних дней, в этом вопросе мы имеем удивительный христианский консенсус. Мы держимся за обетование ангела при вознесении Христа: «Сей Иисус, вознесшийся от вас на небо, придет таким же образом, как вы видели Его восходящим на небо» (Деяния 1:11). Он пришел первый раз в смирении и с благодатью, но вернется во славе и силе.

Там, где пути христиан расходятся в наши дни, это когда речь идет о буквальности тысячелетнего периода, то есть о тысячелетнем царствовании Христа. Единственный библейский отрывок, который прямо говорит об этой эпохе - это Откровение 20. В видении Иоанн видит ангела, который сходит с небес, чтобы сковать «дракона, змия древнего, который есть диавол и сатана,…дабы не прельщал уже народы, доколе не окончится тысяча лет» (ст. 2-3). «после же сего ему должно быть освобожденным на малое время» (стих 3).

> И увидел я престолы и сидящих на них, которым дано было судить, и души обезглавленных за свидетельство Иисуса и за слово Божие,…Они ожили и царствовали со Христом тысячу лет. Прочие же из умерших не ожили, доколе не окончится тысяча лет. Это - первое воскресение. Блажен и свят имеющий участие в воскресении первом: над ними смерть вторая не имеет власти, но они будут священниками Бога и Христа и будут царствовать с Ним тысячу лет. (ст. 4-6)

После тысячелетнего периода сатана будет освобожден в последний раз («малое время», упомянутое в стихе 3) до последней брани, которая завершится окончательным ввержением сатаны и лжепророка в огонь, где они «будут мучиться день и ночь во веки веков» (стихи 7-10). За этими событиями следует последний суд, когда смерть и ад повержены в озеро огненное вместе со всеми, чьи имена не были «записаны в книге жизни» (стихи 11-15) и появление нового неба и новой земли (главы 21-22).

Воспринимая «тысячу лет» в Откровении 20 символически (наряду с другими цифрами в этой крайне символической книге), церковь традиционно считала, что Царство Христа присутствует на земле сейчас, но будет окончательно утверждено только тогда, когда Христос вернется. Эту перспективу обычно называют амилленаризм (нет тысячелетия). Однако это не совсем верно. Не отрицая реальность, выраженную символически «тысячей лет», когда сатана будет скован, чтобы Евангелие могло свободно распространяться, амиленианисты считают настоящий век, а не будущий, золотым веком сбора урожая в народах.

Очевидно, что в рассказе Иисуса, а также в Откровении 20 отсутствуют события, свершения которых многие другие христиане ожидают до возвращения Христа, в частности такие как: (1) восхищение верующих до семилетнего периода скорби, (2) начало скорби, с возникновением чего-то вроде Организации Объединенных Наций или Европейского союза, (3) появление антихриста, ложного мессии, который возглавит эту империю, (4) война, которую антихрист будет вести против Израиля (возможно, при помощи исламских народов), и (5) возвращение Христа со своими святыми (в том числе и тех, которые были восхищены), чтобы установить свое тысячелетнее царство, буквальное тысячелетнее царство, с восстановлением Синайской теократии, включая жертвоприношения в восстановленном храме. После этого будет (6) другое грехопадение или мятеж в этом тысячелетнем царстве, после чего Христос (7) вернется со всеми святыми, в том числе с восхищенными, чтобы (8) судить народы и затем (9) судить святых. После всего этого, наконец, наступает (10) состояние вечности. Эта точка зрения связана с \*диспенсационным премилленаризмом \* и была сформулирована Джоном Нельсоном Дарби (1800-1882). Этот взгляд на последние времена был популяризирован справочной Библией С. Я. Скофилда, пророческими конференциями, библейскими колледжами и обширной сетью христианских пасторов и радио и телевизионных программ. Эти взгляды пережили новый подъем благодаря серии популярных романов «Left behind» Тима ЛаХэя и Джерри Дженкинса. Идеям диспенсационализма учат Джон МакАртур, Чарльз Райри и многие другие; он популярен также среди евангеликов и пятидесятников. Диспенсационалисты считают, что Израиль и церковь – это две совершенно разные группы людей и что у Бога есть отдельный план для каждой из них.

Помимо амилленаризма и диспенсационного премилленаризма, среди евангельских христиан существуют другие взгляды на последние времена: в частности, исторический премилленаризм\*. Этот взгляд отличается от диспенсационализма различными аспектами. Этот взгляд не проводит столь резкие отличия между Израилем и церковью, и либо полностью отрицает, либо ставит под сомнение многие детали в системе диспенсационализма. Тем не менее исторический премилленаризм согласен с тем, что Христос вернется до буквального тысячелетнего периода. Как следует из названия, \* постмилленаризм\* утверждает, что Христос вернется после буквального тысячелетнего правления. В тех случаях, когда премилленаризм склонен воспринимать историю с точки зрения упадка и катастроф (особенно в версии диспенсационализма), постмилленаризм предполагает постепенное улучшение состояния церкви и, как результат ее влияния, состояния в мире в целом.

В отличие от всех этих взглядов, о амилленаризме нельзя сказать, что он в целом оптимистичный или пессимистичный. Скорее, это парадоксальный взгляд на эти последние дни: оптимизм в отношении успеха Евангелия во всем мире, но в то же время понимание, что этот триумф придется на эпоху, отмеченную общими бедствиями (стихийные бедствия, войны, несправедливость) и гонениями на церковь извне и продолжающейся борьбой с грехом, ложным учением и расколами внутри. Только когда Христос вернется, чтобы установить свое вечное правление, это напряжение между «уже» и «еще не», между нынешний веком и будущим будет окончательно устранено. В то же время благодать Бога удерживает этот злой век от полной энтропии – в частности с целью сохранить открытым этот пролом в истории, который был создан вознесением Иисуса для насаждения и взращивания обширного поля, которое он пожнет в последний день.

Согласно толкованию амилленаризма, мы не должны предполагать, что библейское пророчество склоняется в сторону прошлого или будущего. Скорее, оно часть диалектики промежуточного состояния искупительной истории. Начиная с вознесения Христа и схождением Духа в праздник Пятидесятницы, мы живем в период «последних дней» (Деяния 2:17, 2 Тим. 3: 1, Евр 1: 2, Иак 5: 3, 2 Петра 3: 3; Иуда 18: 1 Петра 1:20, 1 Иоанна 2:18), но до наступления «последнего дня» (Ин. 6:39, 40, 44, 54, 11:24, 12:28). Павел говорит, что наступили «последние века» (1 Кор. 10:11). Тем не менее, еще многое впереди. Христос пришел к «концу веков» (Евр. 9:26), но при этом Он говорил о «будущем веке». Этот «будущий век» уже сейчас входит в нашу жизнь через проповедь и таинства (Евр. 6: 5). Это период, в который о царстве было объявлено благодаря земному служению Христа, наделено силой благодаря Духу, расширялось благодаря евангельскому свидетельству, испытывало постоянное сопротивление со стороны мира вплоть до великой скорби для святых. Христос царствует в благодати с небес своим Словом и Духом. Но он вернется во власти и славе на землю. С его вторым пришествием наступит воскресение всех мертвых и последний суд – все это будет единым и масштабным событием. Учитывая такую перспективу верующие не ожидают серии промежуточных событий, а ожидают возвращения Христа с судом и силой для воскресения. Несмотря на то, что Уэйн Грудем придерживается идеи премилленаризма, он замечает: «Эта система [амилленаризм] довольно проста, потому что все события последних времен происходят одновременно сразу после возвращения Христа.

Павел разумел правление Христа как промежуточное состояние - «уже» и «еще не»: «Ибо Ему надлежит царствовать, доколе низложит всех врагов под ноги Свои. 26 Последний же враг истребится - смерть» (1Кор. 15: 25-26). Даже о тех, кто получали знамения и печати завета без обретения самой реальности, тем не менее говорится как о «просвещенных, и вкусивших дара небесного, и соделавшихся причастниками Духа Святаго, и вкусивших благого глагола Божия и сил будущего века» (Евр. 6: 4- 5). Если это относится к тем, кто в конечном итоге отпадает от веры, насколько больше и шире реальность в жизни верующих (ст. 9)? Присутствие Духа в наших сердцах является залогом завершения и гарантией того, что он завершит дело, начатое в нас. Дух приносит благословения будущего века в нашу настоящую реальность, что наполняет нас не только невыразимой радостью, но и невыразимым стремлением к лучшему там впереди. Сильный связан (Матфея 12: 28-29; Лк 10:18), чтобы завеса неверия могла быть сорвана с глаз пленников сатаны. Христос восторжествовал над сатаной на кресте, и в своем воскресении и вознесении он пленил плен. Согласно посланиям, Христос царствует сейчас (Деяния 2: 24-25, 3: 20-21; 1 Кор. 15:25, Евр 1: 3, 8, 13; 8: 1; 10: 12-13). Поэтому Иисус может ободрить своих гонимых святых: «не бойся; Я есмь Первый и Последний, 18 и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти» (Откр. 1: 17-18).

В этот промежуточный период царство распространяется несмотря на страдания и даже мученичество его свидетелей. Но Христос «во второй раз явится не [для очищения] греха, а для ожидающих Его во спасение» (Евр 9:28, ср. 10:37). Как мы видели, возрождение совершается по спирали, начиная с внутреннего человека, а затем, при завершении, включает в себя воскрешение тела и полное обновление творения. В тех случаях, когда Новый Завет рассматривает события при возвращении Христа, упоминается воскресение и последний суд; нет никаких промежуточных восхищений, воскрешений или судов. Грудем считает, что в Иоанна 5: 28-29 Иисус описывает два вида воскресений: «изыдут творившие добро в воскресение жизни, а делавшие зло - в воскресение осуждения». Однако Иисус здесь описывает не два отдельных события, а две разные участи.

Если бы Откровение 20 было простым историческим повествованием - или даже пророчеством – мы бы последовали высказыванию диспенсационализма, чтобы истолковывать её «буквально, где это возможно». Однако апокалиптический жанр всей книги должен восприниматься всерьез на его условиях. Воспринимать символы буквально не значит воспринимать их в естественном смысле. Диспенсационалисты, безусловно, признают, что в Откровении есть много символического. Фактически, символические интерпретации иногда находятся на грани фантастики. Таким образом, обе позиции допускают символическое истолкование того, что очевидно является символами.

Следовательно, вопрос состоит в том, следует ли истолковывать книгу Откровений в свете библейского апокалипсиса (особенно в Иезекииле и Данииле) или как некий секретный язык, который можно расшифровать при помощи ежедневных новостных программ? Пророки использовали числа не в качестве секретного языка, а как еще один способ передачи истины. Например, «тысячи тысяч» - это идиоматическое выражение, которое означает большое множество (Дан. 7:10). Также в книге Даниила написано, что святые будут испытывать скорбь от рук кощунственного царя «до времени и времен и полувремени» (7:25): то есть три с половиной, что составляет половину от общего времени семи судов (4:16, 9:27). Семь - это число Бога, возведенного на престол в его субботнем покое, а шесть - это число греховной империи, которая восстает против Яхве и его Помазанника. Каждый седьмой день – это суббота, в ветхом завете также были ежегодные и юбилейные Субботы: «семерки» преумножаются и накладываются, чтобы привести Израиль к надежде на более значимый субботний покой. Подробные замеры небесного града в Откровении 21 (стихи 10-17) основаны, в частности, на пророчествах Иезекииля. Если бы мы восприняли их как буквальные размеры здания, это противоречило бы смыслу, который передает богатый символизм этого текста: а именно, что в будущем веке не будет никакого поместного храма, поскольку весь космос является святилищем, поскольку «Господь Бог Вседержитель - храм его, и Агнец» (ст. 22). Эти пророческие символы направляют нас к Христу, а не к народу Израиля или к политическим интригам в ежедневных новостях. Учитывая простые заявления Иисуса и остальной части Нового Завета, имеет смысл интерпретировать тысячелетний период в Откровения 20 как символ нынешнего правления Христа. С этой точки зрения часть видения Иоанна, которую мы находим в Откровении 20, происходит на небесах, а не на земле и в настоящем веке, а не просто как будущее событие. Вся книга не предназначена для чтения в хронологическом порядке, а как отражение нынешнего века церкви с небесной точки зрения и как утешение и укрепление уверенности страждущей церкви благодаря свидетельству об окончательном триумфе Агнца.

Не зря сторонники премилленаризма удивляются, как мы можем толковать события Откровение 20 как происходящие сейчас, когда им кажется очевидным, что сатана не скован и что он на самом деле обманывает народы. Но если бы сатана в настоящее время не был скован - если бы он был свободен господствовать над землей, то церкви бы не было, тем более такой церкви, которая стоит несмотря на ересь и расколы. Христос пообещал, что построит свою церковь и что даже врата ада не смогут одолеть её (Мф 16:18). Кроме того, премилленаризм должен каким-то образом объяснить, как славное царствование Христа в течение тысячи лет после его возвращения может завершиться еще одним отпадением.

Это правда, как замечает Грудем, что в Откровении 20 говорится не только о том, что сатана скован, но и о том, что он брошен в бездну. Это вполне согласуется с пророчеством, особенно апокалиптическим, если мы понимаем это как продолженное действия, охватывающее как период, когда он скован (сейчас), так и завершение суда над ним (уничтожение в будущем). Он еще «ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить» (1Пе 5: 8), но это согласуется с толкованием амилленаризма главы 12 книги Откровений, где сатана низвержен с неба, не в состоянии повлиять на результат искупления и все же преследует церковь на земле. Эта интерпретация подчеркивает тот факт, что именно то, что происходит в зале небесного суда является решающим и что бы сатана ни пытался делать на земле – это лишь отчаянные и бесполезные попытки побежденного врага.

Грудем также ссылается на 2 Коринфянам 4: 4, где говорится, что «бог века сего ослепил умы, чтобы для них не воссиял свет благовествования о славе Христа». Тем не менее, именно тот факт, что сатана скован подрывает эти усилия. Грудем также ссылается на 1 Иоанна 5:19, где говорится, что «что весь мир лежит во зле». Однако, если мы читаем этот отрывок совместно со многими отрывками, свидетельствующими о том, что царство было провозглашено, евангелие продвигается, и что вся власть теперь принадлежит Христу на небе и на земле, мы видим, что пленение этого мира является именно тем состоянием, которое изменяется царством благодати Христа. В настоящее время Он опустошает царство сатаны, пленяя плен. Мир лежит во тьме, но растущий остаток в каждом народе уже увидел великий Свет.

Для сторонников амилленаризма это напряжение промежуточного состояния («уже» и «еще не») не будет разрешено до тех пор, пока Христос не вернется. Подобно тому, как жизнь Христа была одновременно унижением и возвеличиванием, так и церковь страдает, по мере того, как она выполняет свою миссию, чтобы донести Евангелие до края земли. Царство Христа в благодати - это не то царство, которое мы ожидаем или которого мы должны добиться. Царство Христа в благодати - это то царство, которое мы сейчас принимаем с небес.

Более того, в ответ на аргумент Грудема о том, что для пророчеств Ветхого Завета (такие как волк и агнец, живущие вместе) необходимо «монументальное обновление природы, которое выходит далеко за пределы нынешнего века», мы снова можем обратиться к принципам пророческого истолкования. Апокалиптический язык опирается на естественные образы, чтобы выразить силу основных поворотных моментов в искупительной истории. Даже в светской литературе древнего Ближнего Востока волки и ягнята, змеи и голуби обычно использовались для описания либо воинственного, либо мирного состояния народа. Кроме того, продолженная форма пророчества предполагает разные формы их воплощения: предокончательное (полуреализованное) и окончательное (полностью реализованное).

Мы должны вспомнить контекст и цель Апокалипсиса. Странные и чудесные видения Иоанна были даны ему Христом в первую очередь для утешения христиан, которые подвергались крайним преследованиям со стороны римской империей. Книга начинается так: «Откровение Иисуса Христа, которое дал Ему Бог, чтобы показать рабам Своим, чему надлежит быть вскоре. Блажен читающий и слушающие слова пророчества сего и соблюдающие написанное в нем; ибо время близко» (Откровение 1: 1, 3). Затем Иоанна приветствует семь церквей в Малой Азии. Это были реальные церкви в дни Иоанна. Они должны утешаться тем фактом, что Христос теперь «первенец из мертвых и владыка царей земных», и Ему, «омывшему нас от грехов наших Кровию Своею и соделавшему нас царями и священниками Богу и Отцу Своему, слава и держава во веки веков, аминь. Се, грядет с облаками, и узрит Его всякое око и те, которые пронзили Его; и возрыдают пред Ним все племена земные. Ей, аминь» (1: 5-7). Иисус готовит свою паству к предстоящему закланию, заверяя их, что он царствует над всеми властями и начальниками, и что он в свое время вернется, чтобы все исправить (1: 17-18). Великое гонение действительно пришло на церковь и с тех пор продолжается практически беспрерывно в разных частях мира. События, истолкованные в Откровении, не относятся ни к прошлому, ни к будущему в целом, а охватывают «эти последние дни», которые начались в Пятидесятницу и закончатся наступлением той эпохи, которая начнется с возвращением Христа.

Согласно истолкованию амилленаризмом тысячелетнего периода, мы в настоящее время живем в этом «тысячелетии» главы 20 в книге Откровений, не ожидая буквального тысячелетия с еще одним грехопадением, но живем для вечного Царства праведности и мира, которое взойдет с возвращением Христа в суде и восстановлении. Заимствуя образы из природного мира, мы можем сказать, что Бог обещает такое положение вещей, при котором бывшие враги (волки, агнцы и львы) будут жить в мире».

Хортон, Майкл Скотт. *Pilgrim Theology: Core Doctrines for Christian Disciples*. Grand Rapids, MI: Zondervan, 2011.

1. John Newton, [“Letter LV” in *Letters of the Rev. John Newton*](http://www.wtsbooks.com/letters-of-john-newton-john-newton-9780851519517?utm_source=nroark&utm_medium=blogpartners) (London: Hamilton, Adams, and Co., 1847), 124-125. [↑](#footnote-ref-1)
2. *Parousia* - это греческое слово, означающее «пришествие» и используется для обозначения второго пришествия Христа в Писании. [↑](#footnote-ref-2)
3. Richard Sibbes, “Christ is Best,’ in [*The Works of Richard Sibbes*](http://www.wtsbooks.com/product-exec/product_id/2532/nm/Works%2Bof%2BRichard%2BSibbes%2C%2Bset%2Bof%2B7_?utm_source=nroark&utm_medium=blogpartners), Vol. 1 (Carlisle, Pa.: Banner of Truth, 1634/1973), 341. [↑](#footnote-ref-3)
4. Эта точка зрения встречается почти исключительно среди сторонников диспенсационализма, которые стремятся поддерживать четкое различие между Израилем и церковью. Они говорят, что благословения, предсказанные для Израиля, например, Аврааму в Бытие 12, найдут свое окончательное исполнение в еврейском народе и не одухотворяют их, находя их исполнение в церкви. Сторонники этой точки зрения склонны воспринимать пророческое Писание более буквально, чем это делают другие. [↑](#footnote-ref-4)