

**Семинар**

**Систематическое богословие II**

**Занятие 23: Учение о Церкви (часть 1)**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

##### **Вступление**

Мы провели последние четыре недели, рассматривая, как Бог применяет Свое спасение к жизни отдельных верующих. Хотя Бог, безусловно, заботится об отдельно взятом верующем, есть еще нечто, что заботит Его. Чтобы настроиться на эту тему, давайте начнем с вопроса: почему вы собрались сегодня в этой церкви? Почему вы пришли сегодня в церковь?

Или лучше задать другой вопрос: «Насколько церковь важна для вас?»

На протяжении сегодняшнего занятия я надеюсь подчеркнуть для вас важность церкви и почему она намного важнее, чем вы, возможно, думаете. И если я прав, то у вас, возможно, появится совершенно новое отношение к вашей жизни, которое повлияет на то, как вы используете свое время, думаете о своей жизни и на то, как вы планируете провести следующие 10, 20 или 50 лет своей жизни.

Сегодня и на следующей неделе, если Господь позволит, мы будем размышлять о том, как отдельные верующие живут вместе как народ Божий. Это область богословия известна как «экклезиология». Повернитесь к своему соседу и скажите «экклезиология». Обычное греческое слово «церковь» в Библии - это *экклесия*, что буквально означает "собор" или "собрание".[[1]](#footnote-1) Экклезиология - это предмет изучения церкви.

На протяжении всей истории люди обсуждали и спорили на тему, что такое церковь. Нам знакомы некоторые из таких спорных вопросов: могут ли женщины быть пасторами? Следует ли крестить младенцев?

На следующей неделе, если Господь позволит, мы примемся за рассмотрение многих из этих проблем. Мы рассмотрим роль проповеди в церкви, крещение, вечерю Господню, церковную дисциплину, устройство церкви и библейское руководство в церкви.

Но прежде чем мы перейдем к этим вопросам, нам нужно уделить время тому, чтобы понять, как Бог «организовал» верующих в некое общество, которое предопределено Им, и которое должно в конечном счете принести Ему славу.

Какова природа церкви? Каково Божье предназначение церкви? Каковы характеристики здоровой церкви? И, возможно, лучше всего начать с вопроса, что такое церковь?

Вы можете видеть в своих распечатках определение евангельской церкви, взятое из символа веры нашей церкви. В нем говорится: «Мы считаем, что видимая Христова церковь - это собрание верующих, принявших крещение и связанных заветом веры и Евангельского общения; соблюдающих церковные установления Христовы; находящихся под руководством Его законов; и применяющих дары, права и привилегии, данные им Его словом; её единственная духовная власть это - епископы или пасторы, и диаконы, чьи обязанности и требования к ним определены в Посланиях к Тимофею и Титу».

Это определение очень емкое, и мы не сможем сегодня поговорить обо всем, но я хочу, чтобы мы рассмотрели основные моменты касательно того, что Библия учит нас о церкви. Давайте перейдем к пункту №2 в ваших распечатках: «Определение Церкви».

И когда мы будем говорить об этом, я хочу, чтобы вы задавались вопросами: «Если это правда, то каким образом это влияет на мою жизнь в отношении церкви?»

**II. ОПРЕДЕЛЕНИЕ ЦЕРКВИ**

Из кого состоит церковь? Заметьте, что я сказал не из *чего*, а из *кого*.

Церковь может быть определена как «сообщество всех истинных верующих в Иисуса Христа за всю историю» [[2]](#footnote-2). Вот почему детский стишок: «вот церковь, вот колокольня» хотя и очень милый, но он неверен. Библия говорит в Ефесянам 5:25: «**Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее**». Здесь термин «церковь» применяется ко всем тем, кто спасен благодаря смерти Христа. Это включает всех истинных верующих всех времен и народов - и верующих в эпоху Нового Завета, и верующих ветхозаветной эпохи.[[3]](#footnote-3)

Уточнение: «церковь» включает в себя истинных верующих до прихода Христа. Однако это не означает, что весь израильский народ был «ветхозаветной церковью», а лишь те, кого Бог привлек к Себе через истинную веру ...

Павел упоминает о верном остатке - группе верных израильтян - в Послании к Римлянам 9-11, когда он, подобно Иисусу в Иоанна 8, разъясняет, кто является истинным Израилем. «**ибо не все те Израильтяне, которые от Израиля**» - говорит он в Послании к Римлянам 9: 6. Павел утверждает, что не физические потомки Авраама являются Божьими детьми. Настоящие потомки Авраама, которые являются Божьими детьми - это те, кто верит обетованиям Божьим.

Апостолы воспринимали церковь как исполнение обетований, которые Бог дал Израилю. Поэтому нас не удивляет, что Петр назвал новозаветных христиан в 1 Петра 2 «**род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел**» (1 Пет. 2:9). Нас также не удивляет, что Иаков пишет многим первым христианским церквям и говорит о них как о «двенадцати коленах, находящихся в рассеянии». Церковь является Божьим Израилем, церковь – это истинный преемник Израиля (Гал.6:16)[[4]](#footnote-4).

Если это правда, друзья, то это значит, что я и вы и есть церковь. Это означает, что мы являемся истинными наследниками Израиля. Это означает, что весь Ветхий завет указывает на нас. Новый завет указывает на нас. Не как на героев, но как на наследников Божьих обетований. И все это значит, друзья, что наша идентичность **как церковь** становится самой важной частью нашего характера, нашей личности и нашей жизни. Если вся история указывает на нас и на то, кем мы стали во Христе, то нам нужно увидеть это как чудо, которое мы проживаем ежедневно. Друзья, ваше идентичность как церковь – это несравнимая, беспрецедентная и невообразимая часть жизни. Это означает, что мы, скорее всего, сильно недооценили наше место в этой истории Бога и важность нашей роли в повествовании о Божьей славе в качестве Его церкви. Подробнее об этом позже.

Перейдем к пункту III на передней стороне ваших распечаток: церковь Иисуса Христа.

**III. ЦЕРКОВЬ ИИСУСА ХРИСТА**

Следующее, что нам нужно увидеть, относительно церкви, состоит в том, что церковь принадлежит нашему Господу Иисусу Христу. Это Его Церковь, потому что он создал ее, и он - тот, кто приобрел ее своей кровью. В Матфея 16:18 Иисус говорит Петру: «**Я создам Церковь *Мою***».

Вступление в церковь происходит благодаря вере в Иисуса. Таким образом, церковь «интернациональна в своем членстве и не допускает этнических, половых или социальных разделений» [[5]](#footnote-5). Примирение всех мирских разногласий достигается во Христе.

Внутри церкви, согласно словам Павла в послании к Колоссянам, «**нет ни Еллина, ни Иудея, ни обрезания, ни необрезания, варвара, Скифа, раба, свободного, но все и во всем Христос**» (Кол. 3:11). На кресте Иисус не только сделал возможным примирение между человеком и Богом (что наиболее важно), но и между человеком и человеком. Павел говорит, что цель Бога состояла в том, чтобы создать в Нем одного нового человека (т. е. церковь) из двух разных - еврея и язычника. Следовательно, язычники больше не являются чужаками и пришельцами, а согражданами Божьему народу.

Значит ли это, что я перестаю быть самим собой, когда я становлюсь христианином и присоединяюсь к Церкви? Конечно, нет. Бог не отменяет нашу индивидуальность. Но дело в том, что наше основное самоопределение уже не основано на том факте, что мы мужчина или женщина, или определённого цвета кожи или богаты, но тем что мы принадлежим Христу - да, мы христиане. Мы Христовы, и он наш; он теперь определяет то, кем мы являемся.

Друзья, не упустите этот момент. Мы не просто приглашены в церковь. Мы не становимся частью обычного сообщества или организации. Это не загородный клуб, в который нам удалось пробраться. Нет, это совсем другое. Мы были приглашены в церковь Христа! Его кровь была пролита за то, кем мы стали. Мы усыновлены в Его семью. И поэтому мы соединены, объединены и связаны не только друг с другом, но и с самим Иисусом Христом. Каждый раз, когда мы приходим в церковь, мы получаем напоминание, что мы являемся частью гораздо более важного тела, чем мы зачастую осознаем, с гораздо более важной миссией, чем мы зачастую понимаем – быть представителем Иисуса Христа для всех народов. Быть частью Церкви Христа означает, что у нас есть обязанности и ответственности, которые гораздо важнее нашей работы, нашего будущего и даже наших семей.

**Я хочу сделать паузу для вопросов или комментариев?**

**Переходим к пункту IV. На внутренней стороне ваших распечаток с левой стороны: Библейские метафоры для описания церкви**

Чтобы помочь верующим лучше понять природу церкви, в Писании используется много образов и много метафор, чтобы прояснить, как мы должны думать о церкви.

В целом, эти метафоры можно разделить на четыре группы, и каждая из них может научить нас тому, как Бог относится к Своему народу и каков должен быть наш отклик. По мере нашего обсуждения каждой из них, подумайте о том, что тот или иной образ означает для нас как церкви. Как мы можем воплощать те метафоры, которые излагает Писание? Давайте сейчас обратимся к ним...

**1. Образы семьи**

Первая группа метафор, и я думаю, самая приятная, относится к образу семьи. Павел рассматривает церковь как семью, когда он говорит Тимофею поступать так, как будто все члены церкви являются частью большой семьи. Мы должны относиться к старшим, как к отцам, к младшим, как к братьям, к пожилым женщинам, как к матерям, и к более молодым женщинам, как к сестрам (1 Тим 5: 1-2). Бог упоминается как наш Небесный Отец (Еф.3: 14), и Иисус называет своих последователей своими братьями и сёстрами (Мф 12: 49-50). Разве это не чудесно?

Эти образы напоминают нам о том, насколько глубокие отношения должны иметь люди в Церкви Христа друг с другом. Мы должны любить друг друга и относиться друг к другу так же, как к членам нашей семьи.

В несколько иной семейной метафоре Павел говорит о церкви как о невесте Христа в Ефесянам 5: 22-33. Образ невесты передает нам несколько иное послание, касающееся важности чистоты, так как мы предстанем перед Христом по Его возвращению.

**2. Образы земледелия**

Следующая группа образов включает в себя те образы, которые относятся к земледелию…

В Иоанна 15:5 Иисус говорит: “**Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего.**” В 1 Коринфянам 3 церковь сравнивается с полем, которое было засажено человеком, но взращивается Богом.

В этих отрывках есть конкретные практические моменты, если они принимаются в контексте, но общая тема здесь - это идея покоя во Христе и упования на Бога в возрастании в христианской жизни.

**3. Образы здания или храма**

Церковь также упоминается как здание в 1 Коринфянам 3: 9. Но более яркий образ в Писании - это «новый храм» или храм Божий в новом завете. Хотя в наше время церковью можно назвать здание или место встречи, Писание говорит о церкви как о собрании верующих во Христе. Вот почему вы слышите, как пастор говорит в начале служения: «добро пожаловать на это собрание нашей церкви».

Петр говорит в I Петра 2: 4-5: **«и сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом».**

Этот образ здания или храма дает нам четкое представление о намерениях Бога в отношении церкви. Храм Ветхого Завета должен был отображать пребывание Бога со своим народом; именно там он демонстрировал свою славу миру. И поэтому нам нужно помнить о том, что Дух Божий живет в нас, и мы отображаем Христа этому миру.

И, как мы уже упоминали ранее, это означает, что раствором, который скрепляет кирпичи в церкви, не должна стать социальная составляющая, как например национальность или возраст, или материальное состояние, но Дух Божий, который объединяет нас в Иисусе.

**4. Тело Христово**

И наконец, понятие церкви описывается в нескольких отрывках как «тело Христа». Это, пожалуй, самый известный образ.

1-е Коринфянам 12 говорит о ценности различных частей тела, и о том, что разные члены необходимы для того, чтобы все тело функционировало должным образом. Урок здесь для нас двоякий. Во-первых, здесь есть призыв к единству в церкви - мы должны жить как одно тело. Во-вторых, мы должны ценить разнообразие даров, которые имеют разные члены тела. Мы все используем наши разнообразные дары во благо всего тела, чтобы прославлялся Бог. А глава нашего тела - Христос (Еф.1: 22-23).

Таким образом, мы видим, что Писание дает нам многочисленные образы церкви, чтобы помочь в понимании церкви и Бога, который ее основал. Однако мы должны быть осторожны в том, чтобы один образ не стал доминировать в нашем мышлении в ущерб другим. Как подчеркивает Уэйн Грудем: «**Широкий спектр метафор, используемых для описания церкви в Новом Завете, призван напомнить нам не сосредотачиваться исключительно на каком-то одном из них ... Каждая из метафор, используемых для описания церкви, призвана помочь нам больше узнать о ценности, которую Бог дал нам, сделав нас частью церкви**».[[6]](#footnote-6)

Друзья, не упустите суть. Цель всех этих образов заключается в том, чтобы наглядно показать нам, что значит быть привитым в церковь Христа. Они призваны показать нам в разных образах важность нашего существования как части церкви Христа. Мы должны явить миру любовь друг к другу, которую можно найти лишь в семье. Мы должны крепко уповать на Господа, следуя его путям, показывая миру, что мы не принадлежим себе, но тому, кто гораздо больше нас самих. Мы должны быть новым храмом Божьим в этом мире, привлекая всех людей ко Христу. И мы должны быть телом Христа друг для друга, демонстрируя миру такое потрясающее единство, которое поражает воображение. Это то, к чему мы призваны как церковь Христа.

Давайте перейдем к пятому пункту пять на внутренней стороне ваших распечаток. Церковь - видимая и невидимая.

**V. ЦЕРКОВЬ - ВИДИМАЯ И НЕВИДИМАЯ**

Церковь, в своей истинной духовной реальности, как сообщество всех искренних верующих, невидима; мы еще не можем видеть эту церковь. Это становится понятным для нас, когда мы думаем о том, что мы, как люди, не можем знать состояние сердец других людей. Мы, конечно, можем видеть тех, кто посещает церковь или тех, кто исповедует Христа. Мы также можем видеть внешние свидетельства внутренних перемен, но мы не можем в конечном счете знать духовное состояние другого человека – это может только Бог. «**познал Господь Своих**» - говорит Павел в 2 Тимофею 2:19. Вот почему, когда мы отлучаем кого-то, мы (в отличие от католической церкви) не говорим при этом, что этот человек больше не является христианином; мы говорим, что мы больше *не можем подтвердить исповедание веры этого человека.*

Тем не менее, мы все-таки можем знать что-то в отношении спасения других людей. Мы можем быть уверены в чьем-то спасении, основываясь на плодах в его или ее жизни. Иисус говорит: «**По плодам их узнаете их**» (Мф. 7:16).

Тем не менее, мы можем ошибаться и не можем безошибочно судить о правдивости чьего-то исповедания веры. Поэтому, в конечном счете, только Бог с уверенностью и безошибочно знает тех, кто является истинно верующим. В этом смысле мы можем сказать, что *невидимая церковь* - это «церковь, как ее видит Бог».

С другой стороны, у церкви есть и видимый аспект. Мы можем сказать, что *видимая церковь* – это «церковь, как ее видят истинные христиане на земле».

В этом смысле видимая церковь включает в себя всех тех, кто исповедует Христа и являет свою веру плодами в своей жизни. Мы видим такое понимание несколько раз в Писании.

Павел адресует многие свои письма контингенту видимой церкви, как мы ее определили сейчас. «**церкви Божией, находящейся в Коринфе**» - пишет он в 1 Коринфянам. Павел пишет: «**Павел, Филимону … и домашней твоей церкви**» в письме Филимону 1:1-2.

Павел также часто упоминает - как в целом, так и по имени - лжепророков или тех, кто казался верующим, но затем отрекся от веры. Другими словами, из-за греха и человеческих ошибок видимая церковь всегда будет иметь среди себя некоторых неверующих людей. Но Господь суверенен в отношении целостности истинной церкви, и Он распознает истинных верующих, когда придет время.

Мы, как церковь, стремимся к такому состоянию, когда члены церкви будут состоять *только* из христиан. Мы хотим, чтобы наша церковь состояла из возрожденных людей, другими словами, мы хотим, чтобы все члены нашей церкви были рождены свыше; чтобы они быть христианами. В противном случае наше свидетельство как церкви будет скомпрометировано. Мы считаем, что, насколько это возможно, членство в видимой церкви должно совпадать с членством в невидимой церкви. Вот почему, когда кто-то хочет стать членом нашей церкви, они должны исповедовать веру во Христа, подтвердить это исповедание публично во время крещения, их знание Евангелия должно быть удостоверено нами и они должны быть в завете с нами, подчиняясь дисциплине и учению этой поместной общины. **Для чего?** Чтобы наша церковь лучше отображала Евангелие для тех, кто живет рядом с нами. [[7]](#footnote-7) Если вы больше ничего не вынесите из этого занятие, то хотя бы запомните следующее: Церковь является проявлением Божьей славы. Через нее евангелие становиться видимым.

Перейдем к пункту VI.

**VI. ЦЕРКОВЬ - ПОМЕСТНАЯ И ВСЕЛЕНСКАЯ**

Это еще одно различие, которое сделали христиане: поместная церковь и вселенская церковь. В Новом Завете греческое слово «церковь» используется для описания группы верующих, состоящих в завете практически на любом уровне, от нескольких человек в частном доме вплоть до группы всех истинных верующих во вселенской церкви.

Например, Павел пишет в 1 Коринфянам 16:19: «**приветствуют вас усердно в Господе Акила и Прискилла с домашнею их церковью**». Здесь мы видим поместное церковное собрание в доме членов церкви. Подобным образом, книга Откровения адресована семи конкретным церквям в малой Азии.

В Деяниях 9:31 мы видим, что церковь упоминается в более общем смысле: **«Церкви же по всей Иудее, Галилее и Самарии были в покое»**. Также в 1 Коринфянам 12:28 Павел говорит: **«И иных Бог поставил в Церкви, во-первых, Апостолами, во-вторых, пророками, в-третьих, учителями; …"**

Если вы знаете, как в Новом Завете используется слово «апостол» - что это тот, кто не служит одному конкретному церковному собранию, как например, старейшина или учитель, - тогда понятно, что здесь есть намек на вселенскую церковь.

Дело в том, что группа верующих в любом виде, которая отвечает библейским критериям церкви, может по праву подпадать под конкретное или общее определение слова «церковь». Наша церковь - это поместная церковь, но мы также являемся частью вселенской церкви, в которой участвуют другие церкви. Итак, почему различие между поместной и вселенской церковью имеет важное значение? Потому что Новый завет предполагает, что христиане присоединятся к поместной церкви. Как говорит наш пастор, членство в поместной церкви является обязательным для христиан, это не факультатив. Вселенская церковь напоминает нам, что мы не одиноки и можем сотрудничать с другими церквами, верующими в Евангелие ради Евангелия. Многие говорят: «Хорошо, я могу тогда быть частью вселенской церкви, а не поместной церкви». Но это все равно что быть футболистом, не будучи ни в одной команде; в этом нет никакого смысла.

Давайте перейдем к пункту VII: **ЦЕРКОВЬ – ВОИНСТВУЮЩАЯ И ПОБЕДОНСОНАЯ**

Что это означает, когда люди говорят, что церковь «воинственна» и «победоносна?». Церковь «воинственна» в том смысле, что она состоит из тех, кто в своей жизни постоянно участвует в духовной борьбе. Она призвана к священной войне. Это не означает, что церковь использует оружия этого мира (2 Кор.10: 4). Никто не может стать христианином по принуждению, как это может произойти с мусульманами. Христианину новое сердце дается Божьим Духом, чтобы жить жизнью покаяния, веры и для этого ему также даются духовные доспехи. **«наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесной»** (Еф.6: 12).

О Церкви говорится не только, что она воинствующая, но и что она победоносная. Это означает, что она состоит из тех, кто сейчас на небесах, и на небесах церковь будет победоносной. Христос сказал, что построит свою церковь и что врата ада не одолеют ее (Мф.16: 18). Мы сражаемся в битве, которая уже выиграна во Христе!

**Есть вопросы или комментарии?**

**VIII. АТРИБУТЫ ЦЕРКВИ**

Давайте обсудим атрибуты или характеристики церкви.

Мы иногда читаем Никейский Символ веры во время наших воскресных собраний. Что в Никейском символе веры означают слова: «во **Единую, Святую, Вселенскую и Апостольскую Церковь**»? Давайте рассмотрим каждое прилагательное отдельно.

Во-первых, церковь едина. В Ефесянам 4: 4 говорится: «**одно тело**». Единство Церкви означает её единство в Иисусе. В Иоанна 17 Иисус молится Отцу о всех верующих: «**да будут совершены воедино, и да познает мир, что Ты послал Меня и возлюбил их, как возлюбил Меня**» (Иоанна 17:23). Это единство основано на Христе и прославляет Христа, и оно усиливается, когда мы **«стараемся сохранять единство духа в союзе мира»** (Еф.4: 3).

Почему церкви разделены на деноминации? Потому что Бог дал свое совершенное Слово падшим людям. Христиане совершают ошибки и делятся по доктринальным вопросам второстепенной важности. Эти различия никоим образом не отражают то, что Писание невнятно или лживо. Единство христиан является духовным и не обязательно организационным. В некотором роде деноминации помогают организационному единству в церкви путем устранения барьеров, которые могут вызвать разногласия в церкви. Но «возможно, Господь оставляет эти различия, чтобы решая их, мы бы научились любить».[[8]](#footnote-8)

Во-вторых, церковь Святая. Фил Райкен говорит, что «если не считать тюремную систему, церковь является единственной организацией для плохих людей» [[9]](#footnote-9). Не наша собственная праведность делает нас святыми, но праведность Христа. Церковь очищена кровью Христа и свята. Мы святы, потому что Христос свят. Невеста становится святой благодаря святости жениха.

В-третьих, церковь вселенская. Вселенская означает всеобщая, для всех. Мы уже обсуждали это, говоря о различии между вселенской и поместной церковью. Она состоит из всех верующих всех времен и народов, и мы можем благодарить Бога за это.

В-четвертых, церковь является апостольской. Римские католики говорят, что быть апостольской церковью означает, что существует апостольская преемственность епископов, унаследовавших власть апостолов, чтобы осуществлять руководство в церкви. С другой стороны, харизматы говорят, что быть апостольской церковью означает, что «церковь может делать сегодня то, что делали апостолы в ранней церкви», с чудесами и знамениями[[10]](#footnote-10). Павел говорит в Ефесянам 2:20, что церковь утверждена «на основании Апостолов и пророков», и именно от этого мы должны отталкиваться.

Апостолы были поставлены Иисусом, чтобы быть Его представителями в этом мире и распространять Его Евангелие. Иисус является краеугольным камнем, а апостолы заложили фундамент. Святой Дух дал им власть и полномочия говорить и действовать от имени Христа. И именно на этом основании дел и учения, церковь держится и основана. Апостолы были поставлены для выполнения определенных задач, и теперь мы принимаем это и продолжаем их дело в мире в форме проповеди Евангелия.

Итак, атрибуты церкви - это единая, святая, вселенская и апостольская церковь.

На следующей неделе мы приступим к изучению признаков истинной христианской церкви. Есть какие-либо вопросы?

Позвольте мне закончить следующим: если церковь действительно принадлежит Христу и если это правда, что Христос умер за свою церковь, основал свою церковь, создал свою церковь и теперь ведет свою церковь, то мы должны рассматривать церковь очень серьезно. Каким образом? Так, чтобы видеть церковь как невесту Христа. Как славу Христа. Как наследие Христа. Как тело Христа, преданное смерти за вас и за меня. Мы не должны плохо говорить о церкви. Мы никогда не должны пренебрегать церковью. Вместо этого, если мы должны стать церковью Христа, тогда наша жизнь должна быть сосредоточена вокруг тела Того, за кем мы следуем с чистосердечной преданностью. Итак, мой вопрос к вам: насколько важна для вас церковь? Если она не в центре нашей жизни, то я считаю, что мы неправильно поняли цель как церкви, так и креста. Давайте прославим Господа через наше участие в церкви Иисуса Христа, служение и преданность ей. Давайте помолимся.

**ПРИЛОЖЕНИЕ A**

***Дополнительная информация***

**Каковы цели церкви?**

 Прославить Бога через…

* Поклонение (Ефесянам 1:12)
* Благовестие (Матфея 28:19)
* Ученичество (Колоссянам 1:28)

**Относительно образа Тела Христова**

«Поместная церковь не рассматривается здесь лишь как часть большего тела Христова, а именно как тело Христа. Это еще один аргумент в пользу правильного понимания автономии поместной церкви. Ни одна поместная церковь не должна быть изолирована, но ни одна поместная церковь не нуждается в некоем большем теле, чтобы придать ей полноту или позволить ей функционировать. Это тело Христа, обладающее полным статусом церкви» (J. Hammett, *Biblical Foundations for Baptist Churches*, стр. 37)

1. NDBT, 408. [↑](#footnote-ref-1)
2. Уэйн Грудем, Систематическое богословие, 854 [↑](#footnote-ref-2)
3. Там же. [↑](#footnote-ref-3)
4. Диспенсационная система навязывает неестественное раздвоение или разделение между Израилем и Церковью. Хотя конечно между ними есть некоторые различия, Израиль не должен был стать самоцелью. Израиль указывал на церковь как на духовный Израиль, который в какой-то мере исполнил обетования, данные Аврааму через труд Христа. Быть «евреем» не должно было быть чем-то внешним, а внутренним (Римлянам 2: 28-29). Когда Иеремия провозглашал о новом завете в Иеремии 31: 31-34, он предназначался дому Израиля, но Израиль находился в плену в то время. Он говорил об истинном, духовном Израиле. Даже такие отрывки, как Луки 13:28, показывают, что не все Израильтяне будут спасены, но лишь те, кто последует за Иисусом. [↑](#footnote-ref-4)
5. NDBT, 408. [↑](#footnote-ref-5)
6. Грудем, 859. [↑](#footnote-ref-6)
7. 7 Хотя мы и пытаемся сделать членство церкви как можно больше похожим на членство невидимой церкви, в какой-то момент мы должны определить границы для тех, кто может поклоняться вместе в церкви. [↑](#footnote-ref-7)
8. R. Phillips, *The Church*, p. 38. [↑](#footnote-ref-8)
9. P. Ryken, *The Church*, p. 50. [↑](#footnote-ref-9)
10. P. Ryken, *The Church*, p. 94. [↑](#footnote-ref-10)