**Семинар**

**Систематическое богословие II**

**Занятие 20: План искупления (часть 3)**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**МОЛИТВА**

**ПРИВЕТСВИЕ И МОЛИТВА**

**I.       Вступление**

Последние два занятия мы рассматривали тему чудесного **плана Божьего искупления**. Как я сказал на прошлом занятии, если вы верующий в Иисуса, то ваше сердце должно **наслаждаться** изучением плана Божьего спасения и его целей, потому что это **история** о том, как Бог спас вас.

Мы начали проходить то, что богословы часто называют **порядком спасения**, который помогает нам понять, как Бог **применяет искупление** в жизни верующих. Вы можете найти этот порядок в своих распечатках.

Пару недель назад мы говорили о **первых трех шагах** или этапах в порядке спасения - **избрание, евангельский призыв и возрождение**. Затем, на прошлом занятии, мы рассмотрели **два следующих этапа** – **обращение и оправдание**. Мы также рассмотрели идею союза (или единения) со Христом и то, как он проявляется в обращении и что он является реальностью нашего оправдания. Сегодня мы рассмотрим следующие три шага или этапа спасения: **усыновление, освящение и стойкость**.

Другими словами, можно сказать, что мы будем рассматривать чудесную работу Бога по усыновлению мятежных грешников в свою семью, их освящению, а затем сохранению их до самого конца.

**II. УСЫНОВЛЕНИЕ**

Первый этап, о котором мы хотим поразмышлять, это **Усыновление**. Понятие усыновления нам всем знакомо. Именно так верующий, который **когда-то был чужим** Богу, входит в Божью семью и становится дитем Бога.

Я помню усыновление моего сына. Как в нашей семье появилась эта новая маленькая жизнь. В 11:30 утра 9 сентября 2011 года мы были бездетными. Маленький мальчик уже существовал в этом мире, но он не был еще нашим. Однако к 9 вечера в тот день нам был дарован сын. Он был полностью нашим, мы не собирались его отдавать. Когда-то он был для нас незнакомцем, но теперь он попал в центр нашей жизни. Он стал нашим ребенком.

То же происходит с христианином в ту минуту, когда он или она начинают верить Иисусу Христу.

Усыновление, как говорит один богослов, это «спасительное благословение, когда верующие, благодаря их союзу с истинным Сыном Божьим, разделяют его сыновство по благодати и получают право называться детьми и быть принятыми как возлюбленные дети Отца, и наследуют бесценные права и привилегии, которые сокрыты в Единородном Сыне, Иисусе. По усыновлению искупленные становятся сыновьями и дочерями Господа Бога Вседержителя; они вводятся в семью и получают блага этой семьи Божьей».

Когда это происходит? Как я уже упоминал ранее, усыновление приходит **после** того, как грешник обращается к Бога и проявляет веру в Него.

В Евангелии от Иоанна 1:12 говорится: **«А тем, которые приняли Его, *верующим во имя Его,* дал власть быть чадами Божиими».**

Грешник, который был помилован и провозглашен праведным в глазах Божьих (оправдан), также обретает сыновство. Таким образом, оправданный грешник усыновляется в семью Бога. Вы обретаете и свободу, **и** отца одновременно!

Как христиане, мы больше всего желаем этих взаимоотношений. Евангелие говорит не просто о сухих фактах, но о восстановлении общения с Богом (Фил. 3: 7-8)!

Если вы сегодня являетесь христианином, мне интересно, насколько это вас поражает. В падшем мире, где отношения рушатся, разводы происходят повсеместно, а дети отдаляются от своих родителей и от своих братьев и сестер, насколько важно для вас, что у вас всегда есть Отец на небесах, который любит вас и заботится о вас?

В то время как доктрина об оправдании говорит о взаимоотношениях христианина с Богом как с *законодателем и судьей* - он объявляет вас праведным - доктрина об усыновлении говорит о взаимоотношениях христианина с Богом в роли *Его сына или дочери.*

Мы видим, что Бог делает гораздо больше, чем только оправдывает нас. Он дарует нам, как детям Всевышнего, близкие отношения с Собой.

Давайте посмотрим, где мы находим это учение в Библии:

(1) Откройте свои Библии на послании к **Ефесянам 1: 4-5**. Первое, что нам нужно увидеть, - это то, что Отец в своей любви предопределил усыновление верующего во Христе до сотворения мира.

В Ефесянам 1: 4-5 говорится: «**так как Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви, 5 *предопределив усыновить нас Себе чрез Иисуса Христа*, по благоволению воли Своей**».

Таким образом, усыновление, которое он даровал нам, было его планом с самого начала мира.

(2) Теперь обратимся к **Галатам 4, стих 4**. Мы увидим здесь, что Отец послал Своего Сына в этот мир, чтобы совершить искупительный труд, необходимый не только для нашего спасения, но и для нашего усыновления.

В Галатам 4: 4 говорится: **«но когда пришла полнота времени, Бог послал Сына Своего (Единородного), Который родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных, *дабы нам получить усыновление*».**

Понимаете? Усыновление совершилось во Христе, когда он пошел на крест. Отец отправил Сына на крест, чтобы мы смогли стать его детьми!

 (3) Сейчас откройте к **Римлянам 8, стихи 14-17**. В этом отрывке я хочу, чтобы вы увидели, что Отец послал Духа Сына Своего в сердца верующих, с целью **удостоверить** их в том, что он или она являются дитем Отца.

В Послании к Римлянам 8: 14-17 говорится: «**Ибо все, водимые Духом Божиим, суть сыны Божии. 15 Потому что вы не приняли духа рабства, [чтобы] опять [жить] в страхе, но приняли Духа усыновления, Которым взываем: "Авва, Отче!" 16 Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы - дети Божии**».

Уверенность в нашем спасении связана с нашим усыновлением в качестве детей Божьих.

(4) Наконец, посмотрите на **стих 23**. Обратите внимание на то, что дитя Божье, получив Дух усыновления, ждет заключительной стадии своего усыновления, когда его смертное тело будет искуплено из тления и пребудет в состояние славы подобно телу Христа.

Римлянам 8:23: “…**и не только [она], но и мы сами, имея начаток Духа, и мы в себе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего.**”[[1]](#footnote-1)

Итак, мы были усыновлены как дети Божьи, но вся полнота – окончательный результат - этого усыновления все еще ожидает нас на небесах.

Давайте посмотрим на последствия усыновления в жизни христианина:

* Тот факт, что Бог относится к нам как Отец, означает, что ...
	+ Он любит нас! 1 Иоанна 3: 1: «*Смотрите, какую любовь дал нам Отец, чтобы нам называться и быть детьми Божиими*.»
	+ Он понимает нас! Псалом 102: 13-14: «*как отец милует сынов, так милует Господь боящихся Его. 14 Ибо Он знает состав наш, помнит, что мы - персть*».
	+ Он заботится о нас и дает дары! Mатф. 7:11 «*Итак если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него!»*
	+ Он ведет нас Святым Духом! Римл. 8:14: *«Ибо все, водимые Духом Божиим, суть сыны Божии».*
	+ Он воспитывает нас и удерживает нас на пути жизни! Евр. 12: 5-6: «*и забыли утешение, которое предлагается вам, как сынам: сын мой! не пренебрегай наказания Господня, и не унывай, когда Он обличает тебя. 6 Ибо Господь, кого любит, того наказывает; бьет же всякого сына, которого принимает».*
	+ Он делает из нас семью! 1 Тим. 5: 1-2: «*Старца не укоряй, но увещевай, как отца; младших, как братьев; стариц, как матерей; молодых, как сестер, со всякою чистотою*».
	+ И наконец, Он делает нас наследниками! Гал. 4: 7: *«Посему ты уже не раб, но сын; а если сын, то и наследник Божий через Иисуса Христа».*
		- Наследник чего? В 1 Коринфянам 3 Павел говорит о разделении в коринфской церкви, где люди хвастались друг перед другом и выражали недовольство этой жизнью.
			* Он говорит: *"* *Итак никто не хвались человеками, ибо все ваше: Павел ли, или Аполлос, или Кифа, или мир, или жизнь, или смерть, или настоящее, или будущее, - все ваше; вы же - Христовы, а Христос - Божий." (1 Кор. 3:21-23).*
			* Итак, все наше во Христе. Мы являемся законными наследниками всего этого!

Джонатан Эдвардс хорошо описал доктрину усыновления: «Бог усыновляет Своих рабов и называет их Своими детьми: Он усыновляет всех, кто служит Ему и дает им право на все преимущества сынов Божьих. Он больше не называет их рабами или слугами, а Он называет их детьми. Он открывается им, приближает их к Себе в качестве близких друзей, Его наследников и сонаследников вместе с Его Сыном. Он изливает на них Свою любовь, обнимает их, обитает в их душах и пребывает с ними, и дарует им Себя как отец и как их часть. В этой жизни Он часто дарует им свежесть духовной росы с небес. Он воссияет в их жизни лучами света и любви. А в дальнейшем Он сделает их абсолютно счастливыми, навечно. Существовал ли когда-либо такой благой Господин, как этот?» [[2]](#footnote-2)

Когда человек получает усыновление и входит в семью Бога, мы вспоминаем высказывание «весь в отца», так как начинается истинное освящение, что подводит нас к нашей следующей теме ... освящение.

**III. ОСВЯЩЕНИЕ**

Давайте начнем с того, что говорится в нашем символе веры по поводу освящения:

**Пункт X, Об Освящении**

***Мы верим, что Освящение - это процесс, посредством которого, согласно воле Бога, мы становимся участниками в его святости; что это постоянный процесс; что он начинается при рождении свыше; и что он происходит в сердцах верующих благодаря присутствию и силе Святого Духа, того, кем мы Запечатлены и Утешаемы, при постоянном использовании надлежащих средств, в частности слова Божьего, самоанализа, самоотречения, бдительности и молитвы***.

**Иными словами, освящение - это «то спасительное благословение, при котором верующие, благодаря единству с Иисусом Христом, имеют часть в святости Христа, облечены титулом святых и постепенно осознают святость, которая уже является нашей в Нем. Таким образом это - акт спасения, в котором Бог благословляет нас обильно, приводя нас к преображению, чтобы мы соответствовали его совершенному образу, Иисусу».**

**Проще говоря, освящение - это последовательная работа Бога и человека, в результате которой мы становимся все более свободными от греха и подобными Христу в нашей жизни.**

**Есть четыре момента, которые следует понимать в вопросе о природе освящения.**

**(1) Во-первых, освящение является позиционным или окончательным и происходит в момент нашего возрождения (рождения свыше). Когда мы возрождаемся и соединяемся со Христом, происходит окончательное разделение с грехом и отделение грешника или предание его святости и праведности.**

**Мы видим это в послании к Римлянам 6, когда Павел пишет: «Так и вы почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем. Итак да не царствует грех в смертном вашем теле». ... Эта первоначальное отделение от греха для Бога - то, что мы называем окончательным освящением.**

Мы были рабами греха до нашего обращения, но через наш союз с Христом в его смерти и воскресении, мы были окончательно освящены, чтобы больше уже не быть рабами греха и не находиться под законом, а быть ведомыми благодатью.

Уэйн Грудем говорит так: «Как только мы рождаемся свыше, в нас происходит такая нравственная перемена, что грех уже не может быть для нас чем-то привычным или частью нашего образа жизни (1 Иоанна 3: 9), так как сила новой духовной жизни внутри нас не дает нам уступить жизни греха».[[3]](#footnote-3)

Это первый момент.

(2) Во-вторых, хотя Библия говорит об определенном начале освящения, она также описывает освящение как процесс, который продолжается в течение всей христианской жизни. Таким образом, освящение - **поступательно**. Мы возрастаем в святости по благодати Божьей до конца нашей жизни.

Откройте **2 Кор. 3:18**. Павел говорит, что мы постепенно становимся все более похожими на Христа в нашей христианской жизни. Посмотрите, что он говорит ...

* + 1. 2 Кор. 3:18: " Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа."

Теперь откройте **Филиппийцам 3:13**. Здесь Павел говорит о своем собственном состоянии освящения ...

б) Филиппийцам 3:13-14: " Братия, я не почитаю себя достигшим; а только, забывая заднее и простираясь вперед, стремлюсь к цели, к почести вышнего звания Божия во Христе Иисусе."

Даже Павел не считает себя абсолютно святым. Он знает, что ему нужно еще потрудиться. Он знает, что Святой Дух будет продолжать работать в нем, чтобы освящать его и преображать его в образ Сына. То же самое происходит и с нами.

(3) В-третьих, в то время как мы преображаемся в образ Христа Иисуса, мы должны понимать, что в этой жизни совершенной святости никогда не достичь. Наше освящение никогда не будет завершено в этой жизни. Совершенная святость - полное освящение - достигается только в смерти.

Откройте **1 Иоанна 3. Начиная со стиха 2**. Когда наступает совершенная святость? Иоанн пишет ...

в) 1 Иоанна 3:2-3: " Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. 3 И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист."

Автор послания к **Евреям** пишет в **главе 12**, что мы только тогда станем совершенными, когда мы предстанем в присутствии Божьем.

(4) Наконец, в-четвертых, освящение - это двусторонний процесс. Это и наш труд, и труд Божий.

Откройте **Филипп. 2, начиная с 12-го стиха**. Подумайте о словах Павла, где говорится и о деятельности человека, и о деятельности Бога как об активных действиях в процессе освящения. Павел пишет в стихе 12 ...

г) Филипп. 2:12-13: “Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсутствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение, 13 потому что Бог производит в вас и хотение и действие по [Своему] благоволению.”

Чтобы понять эту мысль, мы должны осознать, что освящение - это прежде всего дело Божье. Вот почему Павел молится в **1 Фес. 5**: «Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте».

Автор послания к **Евреям** пишет в **главе 13**: «Бог же мира, воздвигший из мертвых Пастыря овец великого Кровию завета вечного, Господа нашего Иисуса (Христа), 21 да усовершит вас во всяком добром деле, к исполнению воли Его, производя в вас благоугодное Ему через Иисуса Христа».

Итак, именно Бог является основным действующим лицом в нашем освящении. И личность Духа Святого проявляет наиболее активное участие в этом процессе.

Вот почему Павел пишет в Галатам 5, что, если мы будем возрастать в освящении, мы будет «поступать по Духу» и будем «ведомы Духом». Дух святости трудится в нас, чтобы изменить наши желания, состояние и поступки.

Но мы также должны понимать, что **мы** тоже вовлечены в процесс освящения. Мы находимся и в **пассивной** и в **активной** роли.

Мы находимся в пассивной роли в смысле нашего упования на Бога в процессе освящения и молитвы Богу о том, чтобы он трудился в нас, преображая нас в образ Его Сына.

Откройте снова **Римлянам 8:13** ... Павел пишет в послании к **Римлянам 8:13**: «ибо если живете по плоти, то умрете, а если духом умерщвляете дела плотские, то живы будете.»

Павел понимал, что мы полностью зависим от работы Святого Духа в нас, чтобы нам возрастать в нашем освящении.

Итак, да, мы находимся в пассивной роли в процессе освящения, но мы также должны занимать и активную позицию.

Вы можете заметить, что в том же стихе Павел призывает своих слушателей: «духом умерщвлять дела плотские» ... Да, Дух дает нам силу делать это, но в конечном счете именно мы должны сделать это!

Обратите внимание, что не *Святому Духу* дано повеление умерщвлять дела плоти, а христианам! Мы призваны, с помощью Духа, предать смерти дела плоти.

Вот почему Павел может написать в послании к **Филиппийцам 2:12: «со страхом и трепетом совершайте свое спасение».** Мы можем совершать его, действуя по побуждению Духа, который «производит в нас и хотение и действие по [Своему] благоволению».

**Есть вопросы или комментарии?**

**IV.** **СТОЙКОСТЬ**

Итак, если Бог освящает тех, кого он избрал, возродил, оправдал и усыновил, то может ли верующий лишиться своего оправданного положения?

Чтобы ответить на этот вопрос, давайте взглянем на символ веры БЦКХ:

Пункт XI, Об Упорстве святых

Мы верим, что истинные верующие – это лишь те, кто претерпевает до конца; что их настойчивое стремление ко Христу - это великий знак, который отличает их от поверхностных верующих; что особое Провидение блюдёт за их сохранностью; и они сберегаются силой Божьей через веру во спасение.

Другими словами, истинные христиане не могут потерять свое спасение.

Давайте подробнее рассмотрим две основные части или стороны этого определения. Во-первых, учение о упорстве святых утверждает, что ... все, кто подлинно рожден свыше, будут стойкими до конца.

**1. Все, кто действительно рожден свыше, будут стойкими до конца**

Эта мысль, хотя она и кажется противоречивой, ясно подтверждается в Писании ...

Откройте **Иоанна 6. Начиная со стиха 38**, Иисус говорит о том, для чего он сошел с небес. Стих 38 … “**ибо Я сошел с небес не для того, чтобы творить волю Мою, но волю пославшего Меня Отца. 39 Воля же пославшего Меня Отца есть та, чтобы из того, что Он Мне дал, ничего не погубить, но все то воскресить в последний день.**

**40 Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий, видящий Сына и верующий в Него, имел жизнь вечную; и Я воскрешу его в последний день.**”

Обратите внимание на уверенный языке этого отрывка - Иисус никого не потеряет. Иисус делает решительное заявление о том, что Он воскресит христиан в последний день. Здесь нет «я надеюсь», «если все сложится хорошо» или «если они дотянут и не потеряют спасения». Он говорит, что так будет. Бог обещает.

Позже в том же Евангелии от Иоанна Иисус говорит: **«Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их; и они идут за Мною. 28 И Я даю им жизнь вечную, и не погибнут вовек; и никто не похитит их из руки Моей. 29 Отец Мой, Который дал Мне их, больше всех; и никто не может похитить их из руки Отца Моего».**

И снова, здесь нет никакой двусмысленности. Никто - ни другие люди, ни сатана, ни даже мы сами – не сможет отлучить нас от Бога, после того как Он привел нас к Себе.

Кроме того, мы видим дальнейшие доказательства этой доктрины, так как Бог положил на нас свою «печать» ...

Обратимся к **Ефесянам 1, стих 13**. Павел говорит здесь об уверенности. Стих 13 ... **«В Нем и вы, услышав слово истины, благовествование вашего спасения, и уверовав в Него, *запечатлены обетованным Святым Духом*, 14 *Который есть залог наследия нашего, для искупления удела [Его]*, в похвалу славы Его.... »** (Еф.1: 13-14)

Мы не можем потерять спасение и не потеряем его, если мы во Христе Иисусе. В этом состоит послание Нового Завета, и таково обещание Того, кто записал наши имена в книгу жизни Агнца. Будьте уверены в том, что, если вы находитесь во Христе, вы принадлежите Ему на веки. Бог сохранит вас. Он сохранит вас до конца.

**2. Только те, кто устоит до конца, действительно рожден свыше**

Конечно, вы можете спросить, почему тогда я вижу, как люди «отпадают» от веры? Для этого давайте вернемся к символу веры нашей церкви.

Обратите внимание, что в нем говорится: «Мы верим, что истинные верующие – это лишь те, кто претерпевает до конца; что их настойчивое стремление ко Христу - это великий знак, который отличает их от поверхностных верующих».

В то время как в Библии подчеркивается тот факт, что Божья сила сохранит того, кто рожден свыше до самого конца, Библия **также** подчеркивает тот факт, что **только** те, кто претерпевает до конца были действительно рождены свыше.

Другими словами, только подлинно спасенные будут постоянно свидетельствовать своей жизнью о вере и покаянии до самой смерти.

Что касается тех, кто отошел от веры и «отпал», Библия говорит, что мы можем быть уверены, что они никогда не были *действительно* спасены. Мы должны помнить, что Бог *гарантирует*, что те, кто подлинно спасен, дойдут до конца. Бог хранит христиан в их вере - поэтому стойкость или упорство является *истинным* признаком того, что человек является подлинно верующим.

Откройте Колоссянам 1. Давайте посмотрим со стиха 22, где Павел объясняет, почему Христос должен был умереть на кресте ... Павел пишет: **«ныне примирил в теле Плоти Его, смертью Его, [чтобы] представить вас святыми и непорочными и неповинными пред Собою, 23 если *только пребываете тверды и непоколебимы в вере* и не отпадаете от надежды благовествования, которое вы слышали»** (Кол. 1: 22-23)

Дело здесь в том, что пребывание в вере является одним из явных признаков того, что человек действительно находится в числе избранных.

Эта идея описана *не* для того, чтобы вселить страх или беспокойство в верующих в связи с тем, что они борются с каким-то определенным грехом в своей жизни. Это автоматически не значит, что они отпали от Божьей благодати и по-настоящему не спасены. Если мы спасены Божьей благодатью и это является нашим основанием, тогда мы можем быть уверены, что мы не отпадем от веры из-за наших собственных дел!

Скорее, эта идея должна призвать к ответственности и предупредить тех, кто отпал и продолжает жить в грехе, и перестает приносить плод спасения, что их нежелание покаяться – это очень явный признак того, что их вера никогда не была настоящей.

**3. Те, кто отпадают от веры, могут иметь много внешних признаков обращения**

Но как насчет тех, кто окончательно отпал, но в какой-то момент своей жизни имел внешние признаки обращения? Что нам с этим делать? По словам Иисуса, внешние признаки были на самом деле ложными, что было со временем подтверждено.

Если вы помните притчу Иисуса о сеятеле, вы помните, что семя, которое было посеяно, взошло в нескольких местах. Семя росло какое-то время на каменистой почве; оно росло какое-то время в тернистой почве, и оно процветало на хорошей почве. Послушайте, как Иисус объясняет этих каменистых и тернистых слушателей Евангелия:

**Подобным образом и посеянное на каменистом [месте] означает тех, которые, когда услышат слово, тотчас с радостью принимают его, но не имеют в себе корня и непостоянны; потом, когда настанет скорбь или гонение за слово, тотчас соблазняются. Посеянное в тернии означает слышащих слово, но в которых заботы века сего, обольщение богатством и другие пожелания, входя в них, заглушают слово, и оно бывает без плода.**

Это явно не христиане, несмотря на то, что в начале все выглядело обнадеживающим.

Эти люди могут быть сознательными «лжебратьями», как Павел называет тех, кто притворяется христианами, целенаправленно обманывая других по какой-либо причине ... или они находятся в самообмане, думая, что они христиане, хотя таковыми не являются ... эти люди могут внешне быть похожими на настоящих верующих.

В любом случае, Писание ясно говорит об их судьбе ...

“**Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. 22 Многие скажут Мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? 23 И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие**…” (Maтф. 7:21-23)

Обратите внимание на язык, который используется здесь; не говорится: «Я знал вас, и вы отвернулись от меня», или «я вас больше не знаю», а «я *никогда* не знал вас», снова утверждая идею о том, что нет такого понятия в соответствии с Библией как потеря *истинного* спасения.

В 1 послании Иоанна 2:19 хорошо подводится этому итог: **«Они вышли от нас, но не были наши: ибо если бы они были наши, то остались бы с нами; но [они вышли, и] через то открылось, что не все наши».**

**Есть вопросы или комментарии?**

Позвольте мне закончить это занятие следующим. Хотя мы и должны быть внимательными в отношении ложных верующих, еще больше нам следует ободряться, видя плод в нашей собственной жизни и в жизни других людей, поскольку это свидетельствует об искупительной благодати Божьей как в их жизни, так и нашей собственной жизни.

И по этой причине милость Божья проявляется в том, что Он дает плод в нашей жизни. Он дает нам плоды, чтобы мы могли видеть дело Его рук в нашей жизни и были уверенными в спасении.

У нас нет времени сегодня, чтобы углубиться в подробности учения о уверенности, но будьте уверены, что тот же Бог, который воскресил вас из мертвых - это тот же Бог, который может и обязательно сохранит вас до конца, если вы во Христе.

Давайте помолимся.

1. В то время как усыновление имеет отношение к настоящему, как это показано в послании к Римлянам 8:15, оно также имеет отношение к будущему, когда мы получим полноту наследства нашего сыновства. [↑](#footnote-ref-1)
2. Джонатан Эдвардс «Христианская свобода: проповедь на Иакова 1:25», в проповедях и дискурсах 1720-1723, «Работы Джонатана Эдвардса», том. 10. Эдвардсу было 18 лет, когда он проповедовал эту проповедь. [↑](#footnote-ref-2)
3. Уэйн Грудем. Систематическое богословие, стр. 746. [↑](#footnote-ref-3)