

**Семинар**

**Систематическое богословие II**

**Занятие 19: План искупления (часть 1)**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

##### **МОЛИТВА**

##### **I. Вступление: Проблема спасения**

В течение последних занятий мы говорили о личности Святого Духа. Сегодня мы начинаем обзор того, как Бог действовал, начиная с вечности в прошлом и как действует сейчас в отношении будущей вечности, чтобы примирить избранный народ с Собой через искупительную работу Христа на кресте. Но сначала я хочу поговорить об одном часто употребляемом слове - «спасение».

Само слово «спасение» может вызвать проблемы в нашей культуре постмодернизма; культуре, которая говорит, что истина относительна. В чем же проблема? Спасение предполагает, что мы находимся в трудном положении. Оно предполагает, что мы должны быть спасены. Но *спасены от чего*? *Спасены* для чего? *Кем спасены*?

Наша общество утеряло такие понятия, как «грех» и «святость». В нашей терапевтической культуре «грех» больше определяется не тем, какие мы *здесь [показать на сердце]*, а скорее неправильными или несправедливыми поступками, которые были совершены против нас. Мы все в роли жертвы.

Наша фундаментальная проблема, говорит нам наше общество, - это не духовная самонадеянность, а плохая самооценка. Но в этом сущность гордыни. Наше общество говорит, чтобы люди самовыражались; угождали себе ... но, что говорит Господь? Он призывает нас отвернуться от самих себя, а не оставлять Бога, чтобы найти в самих себе то, что мы можем найти только в Боге.

Именно отвержение Бога лежит в основе первого греха в саду, желание не жить больше *для* Бога, а **быть** Богом. В Эдеме наши прародители попытались забрать работу Бога у Него, и мы сейчас это делаем постоянно. Слишком часто мы не видим себя зависимыми от Него. Вместо этого мы считаем себя авторами нашей собственной жизни, судьями наших собственных ценностей и хозяевами наших собственных судеб. Поскольку исчез грех, то и Бог исчез из нашего самосознания.

До тех пор, пока мы не поймем глубины нашей испорченности, нашего греха, мы не сможем понять того зла, которое находится здесь (в *сердце*), мы не сможем осознать, что нам нужно спасение не только от нас самих, но и от Бога. Средство этого спасения находится не в нас самих, а вне нас.

Мне нравится, как сказал Сперджен: «Тот, кто легко относится ко греху, будет легко относиться и к спасителю». Давайте будем теми, кто серьезно относится к спасению, потому что мы понимаем, что Библия говорит о нас – мы грешны и поэтому нуждаемся в спасении.

**II. ПОРЯДОК СПАСЕНИЯ**

Итак, как совершается спасение? Что на самом деле происходит, когда кто-то спасается? Вы можете это видеть в пункте 2 в ваших распечатках: «Порядок спасения».

На первых занятиях мы говорили о том, что все мы согрешили и заслуживаем вечного наказания от Бога. Однако, приняв смерть на кресте, Христос совершил ***искупление*** своего народа. Под «искуплением» я имею в виду, что Христос заплатил цену, чтобы выкупить нас из плена греха; когда кто-то выкупает что-то, например, в ломбарде, он платит за то, чтобы вернуть себе свое. Христос, благодаря своему труду на кресте, приобрел наше спасение для нас ...

*Сегодня мы посмотрим на то, как Бог использует это спасение в жизни индивидуума.*

В течение следующих четырех занятий мы увидим, что «*спасение приходит от Господа*». Бог не только *совершил нечто* на кресте; он также *применяет* благословения креста к жизням отдельных людей.

Итак, когда Библия говорит о спасении, она не имеет в виду «простое и единое действие». Библия подразумевает что спасение — это целый «ряд действий и процессов». Писание говорит о спасении в прошлом, настоящем и будущем. Христиане были спасены (Еф.2: 8), спасаемы (1 Коринфянам 1:18) и будут окончательно спасены от последствий греха (Рим.5: 9).

Учитывая, что применение искупления не является одноразовым действием, а скорее серией действий и процессов, мы не должны удивляться тому, что мы увидим описание определенного, четкого порядка, который состоит из различных шагов. Однако нет какого-то единого стиха в Писании, который упоминает о каждом действии или процессе в этом «порядке спасения».

Вместо этого, тщательное сравнение нескольких отрывков из Нового Завета дает нам основу для определения этого порядка спасения. [В этом и состоит систематическое богословие - исследовать всю Библию, чтобы увидеть, что она говорит об определённой теме или вопросе]

Возьмем к примеру Римлянам 8:29-30: “**Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил быть подобными образу Сына Своего, дабы Он был первородным между многими братиями. А кого Он предопределил, тех и призвал, а кого призвал, тех и оправдал; а кого оправдал, тех и прославил.**”

Итак, мы видим, что предопределение предшествует призванию, которое предшествует оправданию, которое, в свою очередь, предшествует прославлению. Но это и понятно, не так ли? Бог не мог, например, прославить грешника, который не был оправдан, не так ли? Существует логический порядок того, как спасение применимо к людям.

Итак, порядок спасения, который мы рассмотрим на ближайших занятиях, будет следующим: [на первой странице ваших распечаток]:

* Избрание (*выбор Божий в спасении людей*)
* Евангельский призыв (*провозглашение / слышание евангельского послания*)
* Возрождение (*рождение свыше*)
* Обращение (*вера и покаяние*)
* Оправдание (*правильное положение, вменяется праведность Христа*)
* Усыновление (*членство в семье Бога*)
* Освящение (*возрастание в послушании и познании, уподобление Христу*)
* Стойкость (*пребывание в вере и во Христе*)
* Смерть (*быть с Господом*)
* Прославление (*обретение воскрешённого тела*)

Следует отметить, что некоторые аспекты спасения полностью зависят от Бога (например, избрание). Другие элементы, такие как обращение, требуют участия человека наряду с действием Бога. Покаяние и вера - это дары, на которые мы должны иметь отклик (2 Тим. 2:25).

Также, поймите, что этот порядок спасения **не является строго хронологическим** – когда вы знаете, что сейчас происходит *вот это*, а потом происходит *вот это*. Например, когда мы искренне раскаиваемся и доверяем Христу, Бог оправдывает и усыновляет нас и начинает процесс освящения. Не все происходит сразу; мы, очевидно, были возрождены прежде, чем мы были прославлены. Но в первую очередь, порядок спасения является порядком больше ***логическим***, чем *хронологическим*.

Сегодня мы попытаемся осветить первоначальный процесс спасения, взглянув на доктрины избрания, призвания и возрождения. Мы рассмотрим остальные шаги в течение следующих трех занятий. Итак, пункт 3 слева в ваших распечатках: избрание / предопределение.

**III. Избрание / Предопределение**.

Первый раздел, с которого мы должны начать, - это избрание Божье. Как мы уже говорили, процесс *спасения* начинается с Бога. Если вы посмотрите в своих распечатках, мы определяем избрание как «**действие Бога до сотворения, когда он избирает определённых людей для спасения, не на основании каких-либо ожидаемых заслуг, но только на основании Его суверенного благоволения**».

Другими словами, Бог избрал к спасению определенное количество людей. Он гарантировал их спасение, одержав победу на кресте благодаря Иисусу и даровал им благословения смерти и воскресения Иисуса.

Если бы человек был предоставлен самому себе, он навечно бы остался в своем грехе, потому что, как написано: «**нет праведного ни одного; нет разумевающего; никто не ищет Бога**» (Римлянам 3:10).

Ничто, кроме могущественного и сверхъестественного действия со стороны Бога, не может спасти грешников в их состоянии. Если их нужно спасать, Бог должен проявить инициативу, и это именно то, что делает Бог. Он суверенной рукой берет человека из царства сатаны и помещает его в Царство Христа (Кол. 1:13)

Эта доктрина избрания или предопределения, как ее иногда называют апостолы, четко изложена в Писании; понятие «избранные» упоминаются не менее 25 раз в Новом Завете. Итак, давайте посмотрим на Библию, чтобы мы смогли увидеть это сами в Писании.

Итак, Лука пишет в Деяниях 13:48 о Павле и Варнаве, которые проповедуют язычникам в Антиохии. Он говорит, что, когда язычники услышали их послание, они «**радовались и прославляли слово Господне, и уверовали все, которые *были* *предуставлены к вечной жизни***». Здесь мы видим, что избранные Бога – это те, кто верит в Евангелие.

В Ефесянам 1: 4-5 говорится: «**так как Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви, *предопределив* усыновить нас Себе чрез Иисуса Христа, по благоволению воли Своей**».

Павел написал в I Фессалоникийцам 1: 4-5: «***зная избрание ваше*, возлюбленные Богом братия; потому что наше благовествование у вас было не в слове только, но и в силе и во Святом Духе, и со многим удостоверением**». Павел знает, что эти христиане в Фессалониках являются избранниками Богом, потому что они верят в Евангелие.

Очевидно, подразумевается, что Божья любовь в избрании должна быть направлена к человеку, прежде чем его реакция спасительной веры будет возможна. Павел пишет той же самой церкви позже: «**Мы же всегда должны благодарить Бога за вас, возлюбленные Господом братия, что *Бог от начала… избрал вас ко спасению***» (2 Фессалоникийцам 2:13).

Избрание Божье в спасении отдельных людей зависит исключительно от Его суверенной воли. Это *безусловное* избрание. Мы не можем ничего сделать, чтобы заслужить его. Его выбор спасти определенных грешников не основывался на каких-либо предвиденных реакциях или послушании с их стороны, таких как вера и покаяние.

Наоборот, это Бог дает веру и покаяние каждому человеку, которого Он избирает. Любое проявление послушания, как вера и покаяние, является ***результатом***, а не *причиной* избрания Божьего.

Вы никогда не найдете Писания, согласно которому наша вера была причиной того, что Бог избрал нас. Спасение – полностью по благодати. Таким образом, выбор Бога того или иного грешника, а не выбор грешником Христа есть конечная причина спасения. Мы любим, потому что Бог первым возлюбил нас ... мы выбрали Бога, потому что он сначала выбрал нас.

Мы также видим безусловное избрание и в Ветхом Завете. Не забывайте, что мы рассматриваем эту тему во всей Библии. Во Второзаконии 7 Бог ясно излагает причину, по которой он суверенно избрал Израиль в качестве своего избранного народа: там говорится, что «**не потому, чтобы вы были многочисленнее всех народов, принял вас Господь и избрал вас, - ибо вы малочисленнее всех народов, - но *потому, что любит вас Господь***... »

Цель Бога в избрании была основана не на Израиле. Она была основана на Боге. Обратите внимание на то, что она основана на Божьей *любви*.

Бог говорит: «Я избрал вас, потому что я *возлюбил* вас». Мы могли бы на этом остановиться сегодня, не так ли? Я помню, как однажды мой наставник рассказывал о том, как его жена спросила, почему он ее любит. И хотя у него был миллион причин на это, он просто сказал: «Я люблю тебя ... потому что я люблю тебя». Это верно и в отношении Бога, мы не можем знать его мысли, *кроме тех*, которые он раскрывает в своем слове. Итак, знайте, что, если вы во Христе, Бог избрал вас, потому что он *возлюбил* вас. Почему он вас любит? Потому что он вас любит.

В Новом Завете мы видим, что избрание нигде не объясняется более ясно, чем в послании к Римлянам, 9: 10-16. Там говорится:

**И не одно это; но [так было] и с Ревеккою, когда она зачала в одно время [двух сыновей] от Исаака, отца нашего. Ибо, когда они еще не родились и *не сделали ничего доброго или худого* (дабы изволение Божие в избрании происходило *не от дел, но от Призывающего*), сказано было ей: больший будет в порабощении у меньшего, как и написано: Иакова Я возлюбил, а Исава возненавидел. Что же скажем? Неужели неправда у Бога? Никак. Ибо Он говорит Моисею: кого миловать, помилую; кого жалеть, пожалею. Итак [помилование зависит] не от желающего и не от подвизающегося, но от Бога милующего.**

«Исава возненавидел?» Это очень жестко! Это кажется несправедливым. Но когда мы задаем вопрос, который задает Павел: «Неужели неправда у Бога?», мы должны ответить: «Никак!» Бог мог бы сказать: «Я ненавижу и Исава, **и** Иакова». Если вы посмотрите на жизнь Иакова в Бытие, особенно на его ранние годы, вы увидите, что его поведение было отвратительным - он поступал предательски и лживо. Трудность вопроса заключается не в том, как Бог может ненавидеть Исава, а в том, как он может любить Иакова, грешника?

Настоящая загадка не в том: «Почему Бог спасет лишь *некоторых*?», а в том «почему Он вообще спасет *кого-то из нас*?» Мы все заслуживаем вечного проклятия, но по своей любви и милости Бог планировал спасти некоторых из нас.

Обратите внимание, что в этом отрывке цель Бога в избрании была сформирована еще до рождения Иакова или Исава – прежде, чем они совершили что-то хорошее или плохое.

Божье избрание не было обусловлено их поступками, но Божьей суверенной волей. Нам это трудно понять, но мне нравится, как об этом говорит пастор Thabiti Anyabwile (Табити Анабуиле). Он говорит: «Бог не стыдится своего гнева, и мы также не должны стыдиться Его гнева».

Более того, общее возражение против доктрины избрания, которое часто озвучивается, заключается в том, что избрание означает, что у неверующих нет возможности уверовать. Но Библия не поддерживает это возражение.

Когда люди отвергают Иисуса, он всегда возлагает вину на их добровольный выбор отвергнуть его, а не на установление Божье. В Иоанна 5:40 Иисус говорит: «**Но вы не хотите придти ко Мне, чтобы иметь жизнь**».

Мы видим эту последовательную картину в Писании: люди, которые пребывают в неверии, делают это потому, что они не желают прийти к Богу, и вина за такое неверие всегда лежит на самих неверующих, а не на Боге.

**У кого-нибудь есть вопросы или комментарии?**

[ИЛИ ЗАДАЙТЕ ВМЕСТО ЭТОГО СЛЕДУЮЩИЕ ВОПРОСЫ...] Что для нас практически значит, что Бог избирает кого-то для спасения? (***Это утешает*** *- Римлянам 8 показывает, что Бог всегда действует во благо тех, кого он призвал к себе;* ***это производит в нас смирение и благодарное сердце*** *- спасение не наша заслуга;* ***это наполняет благовестие надеждой*** *- В Деяниях 18, Господь говорит Павлу в видении оставаться в Коринфе и продолжать проповедовать, потому что: «У меня много людей в этом городе»*).

Так как тема избрания очень важна, мы уделили ей много времени; теперь мы будем двигаться побыстрее в рассказе о двух следующих событиях в порядке спасения. Посмотрите на пункт 4 в ваших распечатках.

**IV. ЕВАНГЕЛЬСКИЙ ПРИЗЫВ**

Мы установили тот факт, что наше спасение начинается с избрания Божьего. Теперь мы должны попытаться понять, как это спасение совершается, и поэтому мы рассмотрим то, что известно, как евангельский призыв; это номер два в порядке спасения.

Без евангельского приглашения или призыва никто не может быть спасен. «**Как веровать [в] [Того], о Ком не слыхали?**» (Римлянам 10:14)? Павел говорит Фессалоникийцам, что Бог призвал их к спасению *через Евангелие* (II, 2:14). Однако важно отметить, что евангельский призыв - это *один* призыв, но с *двумя* разными составляющими.

В то время как общий, внешний евангельский призыв распространяется на всех людей, некоторые из которых отвергают его... более сильный и действенный внутренний призыв совершается нашим суверенным Богом, который призывает людей к себе таким образом, что они ***всегда*** реагируют на него спасительной верой благодаря работе Святого Духа.

В Послании к Римлянам 8:29 сказано, что тех, кого Бог предопределил, он также и призвал. Как мы видим, это призвание является действенным призванием и является действием Бога, которое гарантирует ответную реакцию, потому что, как продолжает Павел, те, кто были призваны, также были оправданы и прославлены. Бог призывает людей «**из тьмы в чудный Свой свет**» (1 Петра 2: 9).

Мы должны призвать всех к покаянию в своих грехах и уповать на Христа. Но мы также должны осознавать, что не каждый человек откликнется на Евангелие верой. Как сказал Иисус, «**много званных, но мало избранных**».

Только Божий призыв приносит результат. В Евангелии от Иоанна 6:44 Иисус говорит: «**Никто не может придти ко Мне, если не привлечет его Отец**». В стихе 65 той же главы он повторяет это учение: «**никто не может придти ко Мне, если то не дано будет ему от Отца Моего**». Те из нас, кто являются христианами, были призваны именно таким образом. Нам были дали уши, чтобы слышать и глаза, чтобы видеть свет Евангелия.

Мы знаем, что мы были избраны и призваны Богом, если мы уверовали, покаялись в своих грехах и доверились Господу Иисусу Христу. Это то, что имеет в виду Петр, когда он говорит избранным Божьим: «**Посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание**» (II Пет. 1:10). Мы делаем это, когда исследуем свою жизнь и смотрим, соответствует ли она библейскому учению о верному отклику на Евангелие.

Перейдем к пункту 5 «Возрождение».

**V. Возрождение**

Мы уже говорили об этом на занятиях о Святом Духе, но когда человека можно считать возрожденным? Прежде чем он услышит Евангелие или после этого?

Из Писания мы знаем, что сначала происходит возрождение, прежде чем мы ответим на Евангелие спасительной верой. Тем не менее, трудно определить точный момент времени, когда человек слышит провозглашение Евангелия и возрождается. Поэтому не беспокойтесь, если вы не знаете этот точный момент в своей жизни!

Однако мы должны сказать, что проповедь Евангелия **в целом** совпадает с временем возрождения человека. По крайней мере, это случилось с домом Корнилия в Деян. 10. В то время, когда Петр все еще говорил Евангелие, Святой Дух сошел на всех, кто слушал это послание.

Возрождение - это мгновенное событие, когда Святой Дух действует в нас и дает нам способность поверить и следовать за Христом. Затем следует обращение и оправдание, которое мы будем рассматривать на следующем занятии, если Господь позволит.

Помните, как ранее мы говорили о том, что некоторые события в процессе спасения полностью зависят от Бога? Возрождение - одно из них. Человек не принимает никакого участия в своем собственном возрождении. Он не способен даровать самому себе физическую жизнь и не может сделать этого в отношении духовной жизни. Это все равно что тело в морге попыталось бы сделать самому себе искусственное дыхание – этого просто не может быть.

Возрождение - это работа Святого Духа. Когда люди говорят о «рождении свыше», то на самом деле они говорят, что они были возрождены, потому что это именно то, что происходит с ними. Возрождение - это еще один способ выразить понятие «родиться свыше».

Мы видим возрождение и в Ветхом завете. В Иезекииля 36: 26-27, когда Бог дает обещания о том, что Он сделает для Своего народа, Он говорит:

“**И дам вам сердце новое, и дух новый дам вам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное. Вложу внутрь вас дух Мой и сделаю то, что вы будете ходить в заповедях Моих и уставы Мои будете соблюдать и выполнять.**” Обратите внимание на то, что здесь Бог является тем, кто действует. “Я совершу” все это.

Мы видим возрождение в Новом завете. Иоанна 1:13 говорит, что христиане “**ни от крови, ни от хотения плоти, ни от хотения мужа, но от Бога родились.**” Именно Бог делает первый шаг, когда Он дает нам возможность покаяться и уверовать.

Нам это очень важно понять. Прежде, чем мы сможем иметь спасительную веру (веру к спасению), нам нужно родиться свыше. Многие христиане с благими намерениями говорят, что, если вы поверите во Христа как своего Спасителя, то будете рождены свыше – то есть возрождение идет **после** того, как вы поверите. Но Писание НЕ говорит этого.

Например, в Деяниях 16:14 Лука говорит о Лидии: «**Господь отверз сердце ее внимать тому, что говорил Павел**». Сначала Бог открыл ей сердце, затем она смогла ответить на его послание верой. Возможно дело в сотой доле секунды, но возрождение предшествует вере.

У нас нет податливого сердца и ушей, готовых слушать, если только Бог не даст их нам. Подумайте об этом с такой точки зрения: до того, как ваше сердце сможет принять решение, сначала должен быть импульс. Возрождение - это духовный дефибриллятор, который заставляет сердце биться, прежде чем оно сможет что-либо сделать, например, поверить в Бога.

Возрождение всегда производит плод в христианской жизни, и истинное возрождение *сопровождается* переменами в жизни.

Все, о чем мы говорим сегодня - избрание, евангельский призыв, возрождение ... вплоть до нашего прославления – все это часть одного целого. Божье спасение надежно. Автором и свершителем нашего искупления является Бог.

Возрождение всегда производит плод в христианской жизни, и истинное возрождение будет сопровождаться измененной жизнью.

Возрождение производит у нас такое состояние сердца и духа, которое помогает нам отвернуться от наших грехов и посвятить себя Христу по вере. «**Всякий, рожденный от Бога, не делает греха, потому что семя Его пребывает в нем; и он не может грешить, потому что рожден от Бога**» (1 Иоанна 3: 9). Есть еще много текстов, подобных Иоанну, гл. 3 и истории Никодима, которые мы могли бы обсудить, но позвольте мне остановиться для **вопросов и комментариев**?

**ЗАКЛЮЧЕНИЕ**: Вдохновите людей на изучение Писания и призовите их придерживаться его.

**МОЛИТВА**.

**ПРИЛОЖЕНИЕ A**

##### **IV. Репробация (оставление)**

Если Бог суверенно избирает людей к спасению, то, следовательно, это означает, что не все избраны ко спасению. Некоторые непременно погибнут. Это и есть учение об оставлении.

Оставлению можно дать следующее определение: это «**суверенное решение Бога, принятое до сотворения, пропустить некоторых людей и не спасать их, наказав их за их грехи и тем самым проявить Свое правосудие**».

Злитесь ли вы, когда слышите это? Появляется ли у вас желание возразить? Считаете ли вы, что это учение просто не может отражать любящего Бога? Если ваш ответ «да», вы не одиноки. Многие люди не могут принять это.

«Любовь, которую Бог дает нам к нашим соплеменникам и любовь, которую он приказывает иметь к ближнему, вынуждает нас противиться этому учения, и это нормально, что мы боимся даже думать об этом. Мы не хотим в это верить, и никогда бы не поверили, если бы Писание не учило этому» [[1]](#footnote-1). Но Писание действительно учит этому, поэтому нам придется поверить в это, нам придется узнать и признать, что так или иначе, по Божьей мудрости, некоторых людей ожидает вечный суд, и этот факт являет правосудие Божье и как результат его слава будет явлена по отношению ко всем субъектам Его благодати.

Если вы считаете, что для этой доктрины нет оснований, послушайте эти стихи из Писания:

* Иуды 4: “**Ибо вкрались некоторые люди, издревле предназначенные к сему осуждению, нечестивые, .. отвергающиеся единого Владыки Бога и Господа нашего Иисуса Христа.**”
* В Петра 2:8, Петр говорит, что те, кто отвергают евангелие “**претыкаются, не покоряясь слову, на что они и оставлены.**”
* Притчи 16:4: “**Все сделал Господь ради Себя; и даже нечестивого [блюдет] на день бедствия.**”

Павел также ссылается на эту идею оставления в Послании к Римлянам 9: 18-23, где он говорит своим слушателям о том, что Бог праведен, «**чтобы из той же смеси сделать один сосуд для почетного [употребления], а другой для низкого?**» и что это справедливо для Бога «показать гнев и явить могущество Свое» в отношении тех, кто представляет из себя «сосуды гнева, готовые к погибели».

Хорошей темой для изучения было бы не только существование учения об избрании в Писании, но и то, как оно воспринимается библейскими авторами. Авторы Писания были рады этому учению как признаку Божьей любви и милости, благодати и власти. Вот почему мы должны говорить о Божьей любви в избрании. Если он избрал нас, то Он будет верен не только как автор нашей веры, но и как ее свершитель. Мы знаем, что Он все совершит во благо тех из нас, кто любит Его и кто призван в соответствии с Его спасительной целью!

Итак, если Бог избрал некоторых людей для спасения, тогда зачем нам проповедовать евангелие? (*Проповедь Евангелия - это то, что Бог использует, чтобы привести избранных к себе. Избрание не делает благовестие бессмысленным, а наполняет его надеждой. Бог повелевает нам нести людям евангелие, и это подводит нас к следующей теме …*)

**Возможные добавочные цитаты**.

**Делает ли учение об избрании нас роботами, у которых нет реального выбора?** Наш выбор является добровольным, потому что мы сами решаем, что мы хотим. У нас также есть реальная ответственность за наш выбор. Начальник часто направляет действия своих сотрудников, не нарушая при этом их свободы или ответственности. Так поступает и Бог, но в гораздо более крупном масштабе и более совершенным образом. I Петр 2: 8 говорит о нечестивых: «**Они** **претыкаются, не покоряясь слову, на что они и оставлены**». В отношении праведников мы можем сказать «что Бог побуждает нас добровольно выбрать Христа» [[2]](#footnote-2) (*другие примеры - фараон, Иосиф и его братья и т. д*.)

Как мы можем возрастать в вере? Один из способов - Римлянам 10:17: «**Итак вера от слышания, а слышание от слова Божия.**» Вера не только исходит прежде всего из Божьего слова, но также и возрастает, когда она питается Божьим словом.

***Вопрос: Я согласен с тем, что нам нужно доверять Иисусу в отношении нашего спасения, потому что мы спасены благодаря вере, но говорить, что человек должен также покаяться, это все равно что утверждать, что мы должны что-то сделать, чтобы спастись, потому что мы таким образом добавляем нечто к вере? Я слышал, что Евангелие от Иоанна, которое является одной из самых евангелистских книг в Новом Завете, говорит людям только верить и не упоминает покаяние, а только веру.***

* Когда Иисус отправил двенадцать учеников, Марк 6:12 говорит, что они проповедовали о том, что люди должны *покаяться*. В том же рассказе в Евангелии от Луки 9: 6 говорится, что они проповедовали *евангелие* (см. также Деяния 20: 20-21). В евангелии от Луки 13:3 Иисус говорит, что, если мы не покаемся, мы погибнем.
* Хотя в евангелии от Иоанна нет самого слова «покаяться», оно, тем не менее, говорит о покаянии. Например, в Евангелии от Иоанна 8: 31-41 Иисус говорит «уверовавшим в Него Иудеям», и он противопоставляет истинных последователей, которые пребывают в Его слове, тем, кто этого не делает - кто только верит, но не кается. Кроме того, в Евангелии от Иоанна 12: 24-26 Иисус говорит о том, что нужно умереть для себя (то есть покаяться), чтобы мы могли жить для Бога и отказаться от жизни для себя.
* Покаяние и вера, несмотря на отличия друг от друга, непременно соединены вместе. Мы не можем иметь истинной веры во Христа, не раскаявшись в нашем грехе. То же самое происходит с верой и надеждой - они отличаются, но вера никогда не бывает без надежды. Мы не можем обратиться к Богу в вере, не отвернувшись от наших грехов (т. е. покаяться).
* Призывает ли нас Христос просто согласиться с его учением или он призывает нас к чему-то большему? Спасительная вера не есть лишь согласие разума. Оправдание происходит только лишь по вере, но вера при этом не одинока.
* Результат того, чтобы не призывать людей к покаянию в евангельском призыве состоит в том, что мы будем иметь «евангельских лицемеров» или тех, кому сказали, что они христиане, потому что они могут просто верить без всяких обязательств следования за Христом.

***Вопрос: Что такое «новый взгляд» на Павла (НВП) и как она трактует оправдание?***

* НВП утверждает, что Павел не противопоставлял веру и соблюдение иудейских законов, когда говорил об оправдании. Вместо этого НПП говорит, что Павел выступал против этноцентрических тенденций евреев, которые были против принятия христиан из язычников как часть тех, кто находится в Завете. Проблема иудаизма заключалась не в его законничестве, а в том, что он не был христианством, которое принимало язычников. Использование иудейского закона было неверным не в отношении средств самооправдания, а в отношении неприятия язычников. Павел не говорил о вопросах спасения в плане того, как человек обретает спасение, а в плане проблем членства в новозаветном сообществе и того, как люди могут знать, что они являются частью этого сообщества. Поскольку евреи считали, что они являются единственным народом завета, они отвергали мысль о том, что Иисус был обещанным Мессией, который исполнил обетования Ветхого Завета о спасении как для евреев, так и для язычников.
* Термин «НВП» ввел Джеймс Данн, который развил идеи, представленные Э.П. Сандерсом. Н.Т. Райт продолжил развитие этого понятия и также писал об этом подходе к изучению посланий Павла.
* НВП говорит, что евреи в дни Павла осознавали действие благодати и соблюдали закон из благодарности, как надлежащий отклик на проявление благодати. В конце концов, евреи считали, что они являются хранителями заветной Божьей благодати Бога (в этом нет ничего нового). Тем не менее Иисус неоднократно указывал на то, что иудейские лидеры не знали Бога (например, Иоанна 8:47, Матфея 23:15), и возвышали себя и свою собственную нравственность, и не следовали за Богом, и что в этом заключалась проблема, как и в наши дни, даже среди христиан - это универсальная проблема. Их сердца были самодостаточны, что доказывает притча о фарисее и мытаре.
* НВП говорит, что Божья праведность не означает что спасительное послушание Христа было вменено грешнику, чтобы он мог быть объявлен праведным. Вместо этого НВП говорит, что, написанное в Галатам о том, что мы не оправдываемся делами закона, означает, что мы не становимся христианами благодаря обрезанию, соблюдению субботы или другим церемониальных законов. -> Если бы Павел имел в виду только это, тогда его собственная верность могла способствовать оправданию. Следовательно, оправдание имеет меньшую значимость, чем это есть в действительности. НПП говорит, что никто не может принять праведность Христа – её нельзя передать от одного другому. Другой пример - в послании к Римлянам 3:20, где говорится: «потому что делами закона не оправдается пред Ним никакая плоть». НПП утверждает, что мы не можем просто говорить о «делах» как таковых в качестве проблемы, но что именно «дела закона», или верность Торе отличала евреев от всех других народов. Хотя дела были поставлены в контекст соблюдения Торы (как и все остальное в то время), но не на Торе делался упор, а на идее о том, что благодаря нашим делам мы можем обрести праведность перед Богом. Таким образом, по мнению НВП оправдание относится к нашим отношениям с другими верующими в большей степени, чем к нашим отношениям с Богом. НВП подчеркивает, что все, кто разделяет одну веру во Христа приглашены за один стол без учета этнических различий. НВП говорит, что оправдание имеет как начальное, так и окончательное действие. Вначале мы обретаем спасение по благодати, но затем нам нужно поддерживать наши заветные отношения через послушание. Окончательное оправдание будет частично основано на нашем постоянном послушании. Человек попадает в рай по благодати, но остается там благодаря послушанию.
* НВП считает, что мы не можем точно понять новозаветные писания, не поняв контекста, в котором они писались исторически. Сам текст уступает место историческому контексту. Тем не менее, самый очевидный способ понять смысл «оправдания» - это читать текст автора и контекст, в котором он сам его использует.
* Согласно НВП, евангелие состоит не в призыве грешников обрести спасение через веру во Христа, а в том, чтобы донести Божьи обетования всем людям через веру во Христа.
* В то время как НВП стремится изменить смысл аргументов Павла (и Писания), мы можем ясно видеть в разных текстах, почему они выступают против самооправдания (будь то в иудейском контексте или в каком-то другом). В послании к Галатам 3: 3 Павел показывает, что он выступает против тех, кто пытается получить Духа своими делами праведности. Кроме того, в послании к Римлянам 5: 12-21 Павел ясно показывает, что оправдание имеет дело с грехом (стих 16, 18), и вменение праведности Христа необходимо для оправдания перед Богом.

***Вопрос: Что означает доктрина оправдания для нас практически?*** Она означает, что 1) мы свободны от наших бесплодных усилий спасти себя собственной добродетелью; 2) мы свободны относиться к другим так, как Бог относится к своим детям, любить и прощать их за их недостатки; 3) евангелие может быть использовано в миссиях для всех во всем мире, потому что все люди любой национальности пребывают в Адаме и его грехе; 4) полагаясь на праведность Христа, мы храним себя от отчаяния в отношении нашего состояния перед Богом; и 5) Христос должен быть возвышен и почитаем в нашей жизни, как тот, кто даровал нам совершенную праведность.

***Вопрос: Писание говорит, что Авраам поверил Богу, и это было вменено ему в праведность. Означает ли это, что наша вера - это то, что Бог считает праведным?*** Нет. Полученная нами праведность - это праведность Христа (внешняя праведность), обеспеченная его послушанием через смерть на кресте. Мы получаем эту праведность через доверие Ему и отказ от того, чтобы полагаться на нас самих и на наши собственные дела. В 2 Коринфянам 5:21 говорится: «**Ибо не знавшего греха Он сделал для нас [жертвою за] грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом**». В Послании к Римлянам 5: 12-19 Павел ясно показывает, что люди получают праведность через Иисуса, также как в Адаме люди получили осуждение***.***

1. Грудем, *Систематическое богословие*, стр. 685. [↑](#footnote-ref-1)
2. Грудем, *Систематическое богословие*, стр. 680. [↑](#footnote-ref-2)