# Систематическое богословие

## Занятие 18

### Работа Духа Святого. Часть 3.

**МОЛИТВА [Мы проходим тему о Святом Духе, поэтому уместно попросить Его о помощи]**

**i. Вступление (обзор пройденного)**

Добро пожаловать на очередное занятие курса по систематическому богословию.

За последние четыре занятия мы детально рассмотрели личность и работу Святого Духа. После обзора первой части семинара, мы исследовали личность Святого Духа и Его отношения с Отцом и Сыном, Его личные качества и деятельность.

Затем, на занятии 16, мы начали рассматривать работу Святого Духа, в частности, действие Святого Духа в Ветхом Завете, действие Святого Духа в Личности Христа и действие Святого Духа в христианине.

На прошлом занятии (занятие 17), мы более глубоко исследовали действие Святого Духа в верующем, в частности мы обратили внимание на обличение и обращение к вере, союз со Христом и освящение. Мы также говорили о работе Святого Духа в жизни церкви, о вдохновении и просвещении Писания, подготовке лидеров для преподавания Писания и созиданию единства и разнообразия в церкви.

**II. КРЕЩЕНИЕ СВЯТЫМ ДУХОМ.**

После того, как мы изучили основную работу, совершаемую Святым Духом, мы хотим уделить время рассмотрению некоторых высказываний в Священном Писании, касающихся Святого Духа, которые могут быть восприняты по-разному.

Первая фраза, которую мы хотим рассмотреть, это «крестить Святым Духом» и что она означает. Эта фраза появляется в семи новозаветных отрывках.

Например, в Евангелии от Луки 3:16 Иоанн Креститель говорит: «**я крещу вас водою, но идет Сильнейший меня, у Которого я недостоин развязать ремень обуви; Он будет крестить вас Духом Святым и огнем**». В Деяниях 1: 5 Господь говорит: «**ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым**».

Последний стих показывает, что независимо от того, что такое крещение Святым Духом, это, безусловно, произошло в день Пятидесятницы.

Существует 4 основных способа как эта фраза «крещены Святым Духом» была истолкована за всю историю церкви.

Первый способ - это толкование пятидесятников. Пятидесятники берут эти два стиха и приходят к следующему заключению: 1) крещение Святым Духом является событием, которое как правило происходит *вслед* за обращением человека к вере[[1]](#footnote-1); и 2) крещение Святым Духом проявляется в говорении на языках, так как ученики говорили на языках в день Пятидесятницы. [[2]](#footnote-2)

Плюсы, связанные с этой точкой зрения, состоят в том, что мы можем, вероятно, увидеть оба действия Святого Духа в книге Деяний, сначала в учениках в Деяниях 2, затем в самаритянах в Деяниях 8, а затем в доме Корнилия в Деяниях 10 и, наконец, в Ефесе в Деяниях 19.

Однако минусы, связанные с этой точкой зрения, заключаются в том, что она принципиально неправильно толкует то, что произошло в день Пятидесятницы. Как мы видели, Пятидесятница – это уникальное событие в истории искупления. Оно также неповторимо, как и распятие, воскресение или вознесение. Это означает, что мы не должны ожидать ни «личную Пятидесятницу», ни личный переход через Красное море, ни личную Гефсиманию.

Более того, когда мы видим обращение других к вере в Деяниях, в некоторых случаях нет упоминания о говорении на языках. Более того, в 1 Коринфянам 12:30 ясно сказано, что не все христиане должны говорить на языках, и что говорение на языках - это «дар», а не показатель того, кто является более святым.

Вторая точка зрения, относящаяся к крещению Святым Духом - это мнение, что это происходит только тогда, когда человек впервые получает спасение и рождение свыше.

Сторонники этого взгляда утверждают, что такое учение согласуется с 1 Коринфянам 12:13, в котором говорится: «**Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом**». Они говорят: «Крещение Святым Духом» относится к деятельности Святого Духа в начале христианской жизни, когда мы обретаем новую духовную жизнь при возрождении и ... когда грех лишается власти в нашей жизни» [[3]](#footnote-3). Крещение Святым Духом - это не какой-то второй опыт для жизни лишь «сверх-духовных» христиан. [[4]](#footnote-4)

Противники этой точки зрения, опять же, утверждают, что это происходит как в случае с учениками, так и с самарянами - излияние Святого Духа произошло через некоторое время после их первоначального обращения. Итак, есть ученики в Деяниях 1, явно уверовавшие, но Иисус сказал, чтобы они не начинали проповедовать Евангелия, пока они не получат силу от Святого Духа. Итак, мы видим явную проблему.

Третья точка зрения, за которую выступал Синклер Фергюсон и другие в истории церкви, заключается в том, что крещение Святым Духом относится к 2-х ступенчатому вхождению в полноту духовного благословения. Первым этапом является духовное возрождение (начало обращения к вере), а второй этап – это крещение Духом. То есть во время периода, описанного Евангелиями, апостолы были возрождены. Позже, в день Пятидесятницы, они пережили новое действие Духа; они крестились и наполнились Духом и начали говорить на других языках как свидетельство этого нового этапа Его деятельности в их жизни. Согласно этой точки зрения, такое двухэтапное действие не является парадигмой - или нормативом - того, что мы можем ожидать сегодня в жизни церкви. Пятидесятница изображается как событие в искупительной истории не для того, чтобы его можно было интерпретировать с экзистенциальной точки зрения или с точки зрения учения о Духе, но с точки зрения эсхатологии и христологии.

Эта точка зрения утверждает, что происходящее представляет из себя расширение Евангельской вести для всех народов, как об этом говорится в Деяниях 1: 8. Таким образом, этот двухэтапный процесс является средством, с помощью которого результаты Евангельской вести очевидны для язычников, когда видны языки огненные и они слышат говорение на разных языках. Итак, Евангелие приходит в Иерусалим в день Пятидесятницы. Евангелие приходит в Самарию в Деяниях 8. Евангелие приходит в Кесарию в Деяниях 10. И Евангелие приходит в Ефес в Деяниях 19. Все искупительные-исторические события происходят однократно.

Таким образом, христиане сегодня не испытывают двухступенчатый процесс принятия Святого Духа. Скорее, в момент уверования и в момент обращения, христиане, лично, становятся участниками результата излияния Духа в день Пятидесятницы. Это одноступенчатое событие, при котором и обращение учеников, и результат Пятидесятницы даются нам одновременно.

Противники этой точки зрения утверждают, что придерживаться такой точки зрения означает делать предположения, на которые нет явных ссылок в других отрывках. Конечно, это имеет отношение к искупительной истории, но можем ли мы окончательно утверждать, что это не может произойти сейчас? Более того, согласно Римлянам 8: 9, «если же кто Духа Христова не имеет, тот [и] не Его». Если бы Святой Дух не пребывал в учениках во всей полноте, можем ли мы тогда говорить, что они были верующими?

Четвертая точка зрения, на которую ссылаются многие, включая Джона Пайпера, заключается в том, что крещение Святым Духом - это действие благодати в отдельном верующем с целью наделения необычайной духовной силой для дела служения, которое возвеличивает Христа.

Аргумент в пользу этой точки зрения состоит в том, что в каждом случае из книги Деяний, когда был дан Святой Дух, это происходило с явной целью провозглашения Евангелия и наполнения силой для служения. В Деяниях 1: 8 Лука описывает крещение Духом как получение силы для свидетельства при сошествии Святого Духа на людей. Более того, в Евангелии от Луки 24:49 Лука говорит, что крещение Духом есть обретение власти свыше, чтобы послание Христово могло быть донесено до всех народов мира.

Таким образом, для Пайпера крещение Святым Духом - это особое действие, когда он наделяет христианина силой для совершения великих дел для Иисуса во имя Иисуса.

Противники этого мнения утверждают, что при крещении Святым Духом происходит нечто большее, чем простое наделение силой. Они говорят, что при этом совершается другая работа благодати, при которой подается полнота Святого Духа в излиянии Духа.

**III. Быть исполненным Духом.**

Вторая фраза, неоднократно используемая в Писании, смысл которой нам нужно прояснить - это фраза «исполнены Духом» и ее варианты. Итак, подумайте о Деяниях 4:31: «И, по молитве их, поколебалось место, где они были собраны, и исполнились все Духа Святаго, и говорили слово Божие с дерзновением».

Поскольку существует 4 взгляда на крещение Святым Духом, также есть 4 основных взгляда на то, что значит быть исполненным Святым Духом

Для пятидесятников, исполнение Святым Духом, как мы говорили ранее, означает говорение на иных языках и является признаком истинного обращения.

Для тех, кто утверждает, что крещение Святым Духом происходило при обращении в Деяниях, и для тех, кто считает, что крещение Святым Духом было 2-х ступенчатым искупительно-историческим событием, «исполнение Святым Духом» является дарованием силы для дела служения и в целом христианской жизни.

Согласно этой точке зрения исполнение Святым Духом часто приводит к усилению процесса освящения и силы для служения. Обычно это происходит в результате использования средств благодати, которые Бог предусмотрел для нашего духовного роста: молитва, чтение Библии, совместные собрания для проповеди Слова и общения. Посмотрите на Деяния 4:31: «**И, по молитве их, ...исполнились все Духа Святаго, и говорили слово Божие с дерзновением**».

Таким образом, было бы уместно воспринимать исполнение Святым Духом не как одноразовый случай, а как событие, которое может и должно происходить снова и снова в жизни христианина[[5]](#footnote-5). В Деяниях Апостолов, жизнь Стефана описана как жизнь человека, исполненного Духом Святым (Деян. 6: 5). Павел часто молился, чтобы люди, которым он служил, получали Святого Духа (Еф.1: 17). Обратите внимание, что Павел молился за всех святых в церкви, а не только за пасторов, дьяконов и руководителей.

Но как может христианин, у которого уже есть Святой Дух, еще больше исполняться Святым Духом? Чтобы ответить на этот вопрос, давайте представим воздушный шар. Воздушный шар уже наполнен воздухом, но если мы вдуем в него еще больше воздуха, воздушный шар еще больше наполнится. Мы можем быть уже исполнены Святым Духом и в то же время быть в состоянии принять гораздо больше Духа и Его преображающей силы. Только Иисусу Отец дал Дух без меры. В Евангелии от Иоанна 3:34 говорится: «**ибо Тот, Которого послал Бог, говорит слова Божии; ибо не мерою дает (Ему) Бог Духа**».

Четвертая точка зрения (Пайпер) утверждает, что исполнение Святым Духом действует синонимично крещению Святым Духом и, таким образом, является непрерывным действием на протяжении всей истории церкви и применимо к нам сегодня. Так, мы видим в Деяниях 2, например, что люди «исполнились Духа Святого» ...

**Есть вопросы или комментарии? [Если никто не задаст вопроса, попросите людей подумать, как часто они молятся об исполнении Божьим Духом? А когда-нибудь они молились об этом? Тогда вдохновите их делать это.]**

**IV. Дары Святого Духа**

Существует много разных мнений и путаницы по поводу темы о духовных дарах. Если вы выросли в церкви, есть вероятность, что некоторые из вас здесь имеют разносторонний опыт в этом вопросе. Иногда эта тема может привести к разделению в церкви. Но мы видели, что этого не должно быть.

Откройте послание к Ефесянам. В этом великолепном письме апостол Павел желает показать читателю размах вечного плана Бога. Он начинает с изложения в первой главе красоты Евангелия благодати. Во Христе мы получаем всякое духовное благословение (1: 3). Сила этого Евангелия показана в главе 2. Оно не только способно воскресить к жизни тех, кто мертв духовно и примирить Бога с человеком (2: 4-5), но благодаря Евангелию Бог разрушает стену враждебности между евреем и язычником (2:14). Во Христе существует новое сообщество, объединенное не расой, этнической принадлежностью или полом, но Христом. В третьей главе ясно дается понять, что через церковь Бог показывает свою многоразличную мудрость и свою вечную славу (3:10).

Это не так-то просто, не так ли? Сохранять единое, любящее сообщество грешников? Павел признает сложность этой задачи, и поэтому в главе 4 он призывает церковь «сохранять единство духа в союзе мира» (4: 3). Как же нам это делать? Он продолжает писать в 4: 7: «Каждому же из нас дана благодать по мере дара Христова. Посему и сказано: *восшед на высоту, пленил плен и дал дары человекам*». Здесь Павел обращается к Ветхому Завету, цитируя Псалом 67:19, чтобы подчеркнуть, что излияние духовных даров олицетворяет сокрушение врагов Христа - победу церкви.

Павел отмечает несколько духовных даров, начиная со стиха 11:

*Ефесянам 4:11–16 “И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова, доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова; дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви.”*

Это не единственный перечень духовных даров в Новом завете. Другие перечни мы видим в 1 Коринфянам 12, Римлянам 12 и 1 Петра 4. Благодаря этим перечням мы многое узнаём.

1. Во-первых, нет ни одного исчерпывающего перечня духовных даров в любом из отрывков Нового завета. Суть в том, что вы не должны думать, что упустили свое призвание, если не можете найти свой «дар» в определенном списке. У вас может быть больше, чем один дар, но только Иисус обладал всеми дарами.
2. Во-вторых, похоже на то, что предпочтение отдается тем дарам, которые связанны со словом. В каждом из перечней автор начинает и фокусирует свое внимание на дарах, основанных на Слове.
3. В-третьих, эти дары даны *Богом*. Он дает их так, как ему угодно. Так, в 1 Коринфянам 12:11 Павел говорит: «Дух, разделяя каждому особо, как *Ему угодно*». Мы видим то же самое в 1 Кор. 12:18 и Еф. 4:11. Об этом полезно помнить, когда нужно противостоять зависти в отношении даров. Дары даются благим Богом, который знает, что нужно совершить, и Он не делает ошибок при распределении даров. Наша задача - не противиться Его плану, а быть верным. Кроме того, тело церкви лучше функционирует именно при разнообразии даров. Мы можем это видеть и в браке. Сегодня наша первая годовщина, поэтому я похвастаюсь своей женой: у нее есть потрясающие дары, которых нет у меня нет. Поэтому она, естественным образом дополняет меня и это полезно для меня, для моего собственно роста. Точно так же и в церкви мы должны использовать наши дары, чтобы помочь нашей церкви возрастать.
4. В-четвертых, целью духовных даров является укрепление церкви. Мы уже видели это в Еф. 4:12 - Христос дал дары «к совершению святых, на дело служения, для *созидания Тела Христова*». Или в 1 Кор. 12: 7, Павел пишет: «Но каждому дается проявление Духа на пользу». Зачастую дары проявляются, когда человек начинает служить. Поэтому я спрашиваю о нужде в церкви или сам ее замечаю, и затем засучиваю рукава для помощи, чтобы *другие* могли созидаться. Мы не должны говорить: «Мой дар – это учительство, поэтому я не могу помочь вам с уборкой. Мой дар - это ободрение, поэтому я не собираюсь благовествовать». Нет! Мы должны искать нужды у других и способы, чтобы быть благословением для них для того, чтобы они могли познавать Бога и укрепляться.
5. В-пятых, во всем, ЛЮБОВЬ является руководящим принципом в применении духовных даров. Это лежит в основе аргумента Павла, когда он говорит о духовных дарах в 1 Коринфянам 12-14. Видимо коринфская церковь ценила дар иных языков выше остальных, и многие жаждали получить этот дар, чтобы они могли стать *по-настоящему* духовными и их все могли бы заметить. Мое примечание: мне кажется это очень интересным и вдохновляющим: дар иных языков, по-видимому, и раньше был тем даром, по поводу которого в церкви возникали разногласия. Но наши духовные дары не предназначены для того, чтобы мы могли выделяться среди других - они предназначены для того, чтобы любить других и прославлять Бога! Вот почему между двумя главами о духовных дарах - 1 Коринфянам 12 и 14, находится 1 Коринфянам 13 - глава любви. Мы должны проповедовать, ободрять, жертвовать, служить, направлять, увещевать – все что бы мы ни делали, - с *любовью*.

Есть вопросы или комментарии?

А как насчет духовных даров исцеления, чудес или говорения на языках?

Возможно, для начала стоит отметить, что существует широкий спектр разнообразных ответов. С одной стороны, есть те, кто утверждает, что эти дары являются нормой для церкви и должны регулярно применяться во время наших еженедельных собраний (Continuationists - континуационисты).

С другой стороны, есть те, кто утверждает, что такие дары полностью исчезли и они пытаются опровергнуть любые заявления о том, что дары продолжают действовать в наши дни. (Cessasionists - цессационисты ).

Также есть много людей, которые занимают промежуточное положение. Они не ожидают, что проявление даров будет нормой для еженедельных собраний церкви, и при этом они не будут опровергать того, кто говорит, что у него есть тот или иной дар. Если это происходит, они просто обратятся к наставлениям Павла в 1 Коринфянам 12-14, чтобы убедиться в том, что церковь при этом назидается и сохраняет порядок.

Нам не обязательно приходить к полному согласию по этому вопросу для того, чтобы быть церковью - есть разные люди, у которых разные взгляды. Каждый из нас должен быть иметь взгляд, основанный на Писании и нам нужно стремиться проявлять благосклонность друг к другу.

Но позвольте мне предложить нам дополнительное наблюдение, о котором мы можем задуматься. Когда вы читаете Писание от книги Бытия до Откровения, вы можете заметить концентрацию чудесных событий, отмечающих ключевые события в истории Божьего народа.

Так, например, в Исходе – мы видим 10 казней, переход через Красное море, воду, истекающую из скалы, манну, падающую с небес, и другие чудеса. В другое время народу дается Закон, пророки провозглашают слово от Бога, во время плена или другого ключевого события в Писания, такие знаковые события, по-видимому, *утверждают* и *устанавливают* отношения Бога с Его народом.

То же самое верно и для Нового завета. Так, в Евангелиях - пришествие Иисуса или в Деяниях 2 - начало церкви и излияние Святого Духа - что происходит при этом? Наблюдается явный всплеск чудес и знамений. Петр отмечает это в Деяниях 2:22; служение Павла и Варнавы подтверждается чудесами в Деяниях 14: 3. Позже в 2 Коринфянам 12:12 Павел утверждает, что признак новозаветного апостола подтверждается «всяким терпением, знамениями, чудесами и силами». Все это имело смысл для того времени, когда писался Новый завет (Еф.2: 20) и утверждалось евангельское послание. Как только этот фундамент был заложен, эти знамения уже не упоминаются так часто (например, в пастырских посланиях).

Означает ли это, что сегодня Бог не может действовать через чудеса и знамения? *Конечно, нет*! Означает ли это, что он должен так действовать? *Конечно, нет*! Мы должны продолжать молиться о том, чтобы Бог совершал чудеса: исцелял, чтобы Дух даровал новую жизнь тем, кто духовно мертв, и чтобы Бог открывал Себя. Бог может и будет делать то, что считает нужным. Но мы не должны предполагать, что основной способ, как Бог должен явить себя - это через использование этих чудесных даров. Бог дал нам Свое слово; Он дал нам Свой Дух, и Он трудится в наших жизнях.

Есть вопросы или комментарии?

**МОЛИТВА**

1. Деяния 8 используются для подтверждения второго действия Святого Духа, потому что самаритяне уверовали и крестились, но не приняли Святого Духа, пока не пришли Петр и Иоанн и не возложили на них руки. Во-первых, нет никой взаимосвязи возложения рук и принятия Святого Духа. В Писании нет такой закономерности. Во-вторых, похоже, что ожидание апостолов из Иерусалима для принятия Духа, помогло укрепить единство между самаритянскими и иерусалимскими христианами и показало, что они объединены вместе, тогда как они могли бы легко разъединится, что было привычным для того времени. (См. Карсон, *Showing the Spirit*, стр. 143-145.) [↑](#footnote-ref-1)
2. В 1 Коринфянам 12:30 ясно сказано, что не все христиане должны говорить на языках, и что говорение на языках - это «дар», а не показатель большей святости. [↑](#footnote-ref-2)
3. Грудем. [↑](#footnote-ref-3)
4. Среди тех, кто придерживается двухступенчатого учения о крещении Святым Духом, есть мнение, что Дух находится в распоряжении у человека, и мы якобы можем воздействовать на его присутствие возложением рук. Такая мысль отвергает Божью благодать, которая достаточна для начала христианской жизни, но должны быть и другие шаги, и условия для обретения более полной и победоносной жизни. [↑](#footnote-ref-4)
5. «Хотя я не нахожу библейского основания для богословия о втором благословении, я нахожу основание для богословия о втором, третьем, четвертом или пятом благословении» (Дон Карсон, «*Showing the Spirit*», стр. 160). [↑](#footnote-ref-5)