

**Семинар**

**Систематическое богословие II**

**Занятие 17: Работа Святого Духа (часть 2)**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**МОЛИТВА**

**Вступление**

На прошлом занятии, когда мы рассматривали работу Святого Духа, мы закончили на его работе по возрождению.

Бог должен совершить сверхъестественную работу через Духа, чтобы каменное сердце стало плотяным (Иезек 36). Для христианина это напоминание о Боге, «богатом милостью» [[1]](#footnote-1). Как поется в гимне «Я живу Христом»:

И я познал, как велика любовь Отца ко мне:

На Сына Божьего легла моя вина за грех.

И ни одной причины нет, чтобы меня прощать,

Но Бог, распятый на кресте явил мне благодать!

Мы не искали Бога с высоты своего нравственного состояния - мы были *духовно мертвы* (Еф.2: 1). Мы не получили того, чего заслуживали, мы получили Его милость.

Это полезная мысль и для благовестия. Никто не становится христианином благодаря тому, что мы блестящие апологеты или из-за того, что обстоятельства жизни этого человека складываются *как нельзя лучше*. Задача благовестия – зайти на духовное кладбище и воскресить мертвых. Никто из нас не может сделать это сам по себе - это работа, которую может проделать Божий Дух - и только Он. Итак, мы делимся Евангелием, любим и молимся.

Когда Дух Божий дает человеку новое сердце, когда человек переходит от духовно мертвого состояния к жизни, он становится чувствителен к обличению от Духа.

**1. Обличение.**

Библия говорит нам, что Святой Дух будет обличать мир о грехе, поэтому в Евангелии от Иоанна 16:7 Иисус говорит: **“Но Я истину говорю вам: лучше для вас, чтобы Я пошел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не приидет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам, 8 и Он, придя, обличит мир о грехе и о правде и о суде: 9 о грехе, что не веруют в Меня; 10 о правде, что Я иду к Отцу Моему, и уже не увидите Меня; 11 о суде же, что князь мира сего осужден.”**

Чтобы нам понять, что такое обличение о грехе, мы можем посмотреть, чем оно не является. Во-первых, это не просто угрызения совести или стыд за грех. Эти чувства испытывают почти все. Но это не истинное обличение о грехе.

Во-вторых, обличение о грехе - это не чувство трепета или предчувствие божественного наказания. Эти чувства тоже испытывают грешники в своих сердцах и умах. Но истинное обличение о грехе - это нечто иное.

В-третьих, обличение о грехе - это не просто знание что хорошо, а что плохо; это не простое согласие с учением Священного Писания о грехе. Многие читают Библию и полностью осознают, что плата за грех - смерть (Римлянам 6:23). Они могут знать, «что никакой блудник, или нечистый, или любостяжатель,…не имеет наследия в Царстве Христа и Бога.» (Ефесянам 5: 5). Они могут даже согласиться с тем, что «обратятся нечестивые в ад, - все народы, забывающие Бога» (Псалом 9:18). Но, несмотря на все их познания, они продолжают жить в грехе. Они понимают последствия, но они далеки от состояния обличения о грехе.

Истина заключается в том, что если мы не испытываем ничего кроме мук совести, беспокойства при мысли о суде или имеем лишь академическое понимание ада, тогда мы не знаем истинного обличения о грехе. Итак, что такое подлинное обличение о грехе, о котором говорит Библия?

Слово «обличать» - это перевод греческого слова «elencho», что означает «убедить кого-то в том, что есть истина; порицать; обвинять, опровергать или допрашивать свидетеля». Это описывает ту работу, которую проделывает Святой Дух, чтобы совершить обличение о грехе. Святой Дух действует как прокурор, который разоблачает зло, обличает злодеев и убеждает людей, что им нужен Спаситель.

Это именно то, что мы видим в Деяниях после праздника Пятидесятницы. Петр проповедует, и в **Деяниях 2:37, люди «услышав это, они умилились сердцем (что значит были обличены) и сказали Петру и прочим Апостолам: что нам делать, мужи братия?»** На что Петр отвечает: Покайтесь! Уверуйте! Отвернитесь от своих прежних путей, и вы получите дар Святого Духа.

Мы не можем заставить других людей почувствовать в себе обличение за их грех. Некоторым из нас нужно услышать об этом, поскольку, возможно, мы до этого думали иначе. Это не значит, что мы не должны говорить истину в любви друг другу, но это означает, что мы не можем контролировать результат наших слов. Вместо этого нам нужно доверять Богу в молитве.

Например, в Послании Павла в **2 Тимофею 2:24** он пишет: **«рабу же Господа не должно ссориться, но быть приветливым ко всем, учительным, незлобивым».** Почему раб Господа поступает таким образом? **Стих 25**: **«не даст ли им Бог покаяния к познанию истины».** Кто дает покаяние? Кто обличает и влияет на сердце слушателя? Это делает Бог-Святой Дух. Мы просто почтальоны. Мы приносим Божье Слово, а затем молимся, доверяя его работе по изменению сердец. И благодаря тому, что Бог является тем, кто совершает эту работает - *никто* не находится за пределами его досягаемости.

Истинное обличение - это влияние Святого Духа в жизни неспасённого человеке, которое приведет этого человека к осознанию того, что он виновен, что Бог справедлив и что все грешники заслуживают осуждения. Как только грешник пробуждается к осознанию своей великой нужды, Дух укажет ему на Христа, единственного Спасителя и Убежище от суда (Иоанна 16:14). При этом Дух использует свой «меч», Слово Божье (Ефесянам 6:17), и результат – это возрожденное сердце. «Итак вера от слышания, а слышание от слова Божия.» (Римлянам 10:17).

Ест комментарии или вопросы?

**2. Союз со Христом**

Второе благословение - это союз верующего со Христом. В тот день, когда придет Утешитель, говорит Иисус в Иоанна 14:20, вы узнаете, что я в Отце, вы во Мне, и я в вас. Работа Духа заключается в том, чтобы привести нас в союз со Христом. Христос уже не просто живет *посреди* нас, как это было с учениками, но он пребывает *в* нас посредством Духа.

Это важно - на самом деле центральная роль Духа состоит в том, чтобы открыть Христа и объединить нас в нем со всеми теми, кто является частью его тела. [[2]](#footnote-2) Фраза «во Христе» появляется около 160 раз в трудах Павла в Новом завете!

В Новом Завете мы находим буквально сотни ссылок на союз верующего со Христом. Вот лишь несколько примеров: верующие созданы во Христе (Еф.2: 10), распяты с ним (Гал.2: 19), погребены с ним (Кол. 2:12), крестились во Христа и его смерть (Рим. 6: 3), объединились с Ним в воскресении (Рим.6: 5) и посажены во Христе на небесах (Еф.2: 6); Христос изображен в верующих (Гал. 4:19) и пребывает в наших сердцах (Еф.3: 17); Церковь есть Тело Христово (1 Кор.6: 15, 12:27); Христос в нас (2 Кор.13: 5), и мы в нем (1 Кор. 1:30); Церковь - одна плоть со Христом (Еф.5: 31-32); верующие приобретают Христа и находятся в нем (Фил.3: 8-9).

Более того, *во Христе* мы оправданы (Рим.8: 1), прославлены (8:30), освящены (1 Кор.1: 2), призваны (1: 9); (Еф.2: 5), новое творение (2 Кор.5: 17), усыновлены (Гал.3: 26) и избраны (Еф.1: 4-5). И это еще без ссылок из Евангелий и писем Иоанна! Думаю, нам понятно, что союз со Христом является абсолютно фундаментальным евангельским убеждением Апостолов, и очень дорог для них, потому что он так дорог для их Господа.

Как это происходит? В Исаии 59:2 нам говорится, что грехи «произвели разделение между вами и Богом вашим». В таком состоянии для нас нет надежды, когда мы предстанем перед Богом. Это одна из прекрасных реалий Евангелия - мы знаем, что Христос прожил совершенной жизнью, которую мы не смогли прожить. Первый Адам потерпел крах (и каждый потомок после него, включая вас и меня); но второй Адам, Христос смог прожить именно так.

Когда Иисус принимал крещение в Матфея 3, Отец сказал о Нем: это *Сын мой возлюбленный, в которым моё благоволение*. Иисус во всем угодил Отцу. Затем он умер, не потому, что он заслуживал смерти, а в качестве замены, или искупительной жертвы за грехи других. Тогда возникает один из центральных вопросов Нового завета, *каким образом мы обретаем благословения совершенной жизни Христа и его заместительной смерти?*

Ответ? Мы должны быть едины со Христом! Это происходит по вере - так Павел пишет в **Ефесянам 2: 8: «Ибо благодатью вы спасены через веру».** Но мы должны заглянуть немного дальше. В **1 Коринфянам 12:13** Павел пишет: **«Ибо все мы одним Духом[[3]](#footnote-3) крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом».**

Когда мы раскаиваемся в нашем грехе и уповаем на Христа, Дух соединяет нас с Христом посредством веры. Дух использует то, что совершил Сын. Человек больше не отделен от Бога грехом - вместо этого он соединен со Христом, что означает, что он получает все благословения, произведённые Его смертью и воскресением. Удивительно, но это означает, что Бог видит нас так же, как Он видит Своего Сына, в которого мы облеклись (Галатам 3:27). Поэтому, когда вы читаете о том, что Отец говорит: *это Сын Мой, в которым мое благоволение* ... он говорит это о вас, если вы во Христе!

Таково наше положение перед Богом. Но тем не менее наша *текущая* святость должна производиться в нашей человечности. Это именно то, что производит в нас служение Христа через Духа. Оно не только наделяет нас благословением праведности Христа (оправдание), но и дает нам способности для того, чтобы жить по вере. Это подводит нас к третьему аспекту работы Духа в отдельном взятом христианине ...

**3. Освящение**

Святой Дух в процессе возрождения содействует нашему объединению со Христом через веру, цель его работы – преобразовать нас в подобие Христа. Процесс этой работы по нашему преобразованию в подобие Христа - это то, что Новый Завет описывает как *освящение*. Это слово означает *делать кого-то или что-то святым*.

Я понимаю, что слово *освящение* может показаться неактуальным для вас, но давайте рассмотрим ряд сценариев, при которых мы увидим действие *освящения*, чтобы понять, насколько жизненно важным оно является для христианской жизни.

Предположим, вы всегда скрывали частные источники дохода при заполнении налоговой декларации. Затем вы приходите к вере в Иисуса Христа как своего Господа и Спасителя и начинаете писать правду в своих налоговых декларациях - это *освящение*. Предположим, что вы все время доставали вашего супруга, а затем Слово Божье начинает укорять вашу совесть, и вы начинаете меньше читать нотации и искать способы проявлять уважение - это *освящение*. Предположим, вы живете со своей девушкой, и вот вы встречаетесь с Иисусом Христом и обретаете дерзновение, чтобы найти отдельное жилье для себя - это *освящение*. То есть, *возрождение* относится к рождению свыше, *освящение* относится к вашему возрастанию. Возрастанию в ревностном послушании Богу.

1. Это изменение, это нравственное обновление нашей души также является работой Святого Духа. Задумайтесь над тем, что говорит Павел в 1 Коринфянам 6: 11- «И такими были некоторые из вас; но омылись, но освятились, но оправдались именем Господа нашего Иисуса Христа и Духом Бога нашего».
2. Во-вторых, наше возрастание в святости, наше освящение - это божественная работа, это плод Духа, пишет Петр в **2 Петра 1: 3 «Как от *Божественной силы* Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию». Это благодаря Его божественной силе!**
3. В-третьих, эта реальность Евангелия, эта божественная работа не означает отсутствие стараний и усердия. Дух Божий пребывает в нас и действует и дает нам силу для выполнения наших обязанностей. Поэтому, это напоминание Петра о том, что именно божественная сила Божья дает нам все, что нам нужно для жизни и благочестия, не означает, что мы не должны ничего не делать. Он продолжает писать в **2 Петра 1:5**: **«то вы (именно потому, что Божья сила дала вам все [положение]), прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель.. [[4]](#footnote-4)»**

Результатом действия Божьей силы через его освящающий дух является наполненная плодами жизнь. Вспомните, что говорит Павел о плоде, который Дух производит в освящении.

В Галатам 5: 22-23 говорится: «**Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, 23 кротость, воздержание**». Жизнь, наполненная Духом, - это жизнь, в которой действует Святой Дух, производя эти плоды. Если центральная роль Духа заключается в том, чтобы открыть нам Христа и объединить нас с Ним, то главная Его цель – это преобразить нас в образ Христа.

**4. Ходатайство**

Другая часть работа Духа в нашей жизни - это ходатайство от нашего имени в молитве. Молитва - это выражение поклонения и восхищения, а также личной нужды. Задумайтесь над тем, что сказано в Писании, что никто не может называть Иисуса «Господом», как только Духом. Павел говорит в 1 Кор. 12: 3: «*Потому сказываю вам, что никто, говорящий Духом Божиим, не произнесет анафемы на Иисуса, и никто не может назвать Иисуса Господом, как только Духом Святым».*

Точно так же никто не может назвать Бога-Отца, как только тем же Духом. Павел говорит в Послании к Галатам 4: 6: «*А как вы - сыны, то Бог послал в сердца ваши Духа Сына Своего, вопиющего: "Авва, Отче!*"

Именно Дух работает в нас, открывая нам Иисуса как Господа и Бога как Отца. Поэтому, когда Павел учит верующих «молиться духом» в Ефесянам 6:18, он не говорит им молиться в экстазе или неразумно. Нет, фраза «молиться духом» аналогична фразе «поступать по духу». «Поступать по Духу» означает жить в соответствии с Божьим словом. Итак, «молясь духом» означает молитву в соответствии с волей и целью Духа. Где нам открыта воля Духа? В слове Божьем. Кальвин называл «молитву духом» «приверженностью держаться обетований Божьих до тех пор, пока они не вступят в силу».

Вместе с тем, молитва - это также выражение слабости и нужды. Ясное подтверждение роли Духа в нашей молитвенной жизни выражено в письме Павла к Римлянам в главе 8, когда он говорит: **«... Дух подкрепляет нас в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, как должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными…Он ходатайствует за святых по [воле] Божией**».

Верующий здесь изображается настолько слабым, что его молитва получается несвязной. Она становиться лишь воздыханиями. Но эти воздыхания свидетельствуют о присутствии и служении Духа. Некоторые христиане думают, что это ссылка на говорение на языках. Но мы видим здесь образ того, что является более обычным состоянием в христианской жизни. Это образ абсолютной немощи и нужды, когда верующий слишком немощен, чтобы ясно выразить свою нужду.

Великая милость служения Духа состоит в том, что даже когда христиане слишком немощны, чтобы произносить понятные молитвы, он задействует намерение Отца собрать своих детей к себе и вовлечь их в исполнение своих целей.

Какая же это чудесная истина. Когда мы, как христиане, не знаем, что мы должны просить у Бога в нашей жизни и когда мы не знаем, о чем мы должны взывать к Нему как церковь, Святой Дух ходатайствует за нас. На самом деле мы знаем это интуитивно, когда думаем о своем обращении к вере. Прежде чем мы стали христианами, мы не искали Бога. Мы не знали, в чем мы нуждались. Но Дух вмешался. Он возрождает, обличает, а затем продолжает ходатайствовать за нас.

Когда нам трудно подобрать слова, когда мы растеряны и не знаем, куда обратиться за помощью, именно тогда, исходя из своего великого сострадания и благости, Дух ходатайствует *в соответствии с волей Божьей*. Дух молится за нас, и не только когда мы немощны, но когда мы в неведении, Он направляет нас к воле Божьей. Как удивительно осознавать это и размышлять над этим.

Есть комментарии или вопросы?

**5. Уверенность**.

И наконец, Святой Дух дает нам уверенность в том, что мы принадлежим Богу. В Послании к Римлянам 8:16 сказано: «**Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы - дети Божии**». Это высшая форма христианской уверенности. Нет большей уверенности в том, что вы христианин, чем в те благословенные моменты, когда Дух свидетельствует вам, что вы принадлежите Богу. И это больше, чем просто интеллектуальная уверенность. Дух также дает нам уверенность опытным путем, когда Он совершает работу в наших сердцах духовно и эмоционально.

Представьте отца и его маленького сына, которые прогуливаются вдоль берега рука об руку. Сын знает, что отец его любит. Но вот отец наклоняется, берет сына в охапку и крепко обнимает его. Сын будет в этот момент по-особенному переживать любовь отца и его уверенность в ней возрастет. Так же обстоит дело и с уверенностью в нашей жизни – бывают периоды, когда Дух проявляет Божью любовь к нам особым образом.

Но субъективный опыт верующего не является той причиной, почему мы имеем уверенность в нашем спасении. То есть мы не говорим, что у нас есть уверенность, потому что мы ***чувствуем***, что Дух пребывает в нас. Нет, наша уверенность основана на объективных реалиях: Божьи обетования в Писании, совершенный Христом труд на кресте, свидетельство работы Божьей внутри нас и т. д.

Павел пишет в послании к Римлянам: “**плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. 8 Посему живущие по плоти Богу угодить не могут. 9 Но вы не по плоти живете, а по духу, если только Дух Божий живет в вас. Если же кто Духа Христова не имеет, тот [и] не Его.**” (Римл. 8:7-9).

В жизни верующего может быть время, когда он никоим образом не ощущает присутствия Духа, но Господь обещал, что никогда не покинет и не оставит нас, и не отнимет Духа Своего у Своих детей.

Есть комментарии или вопросы?

**VI. Святой Дух в жизни церкви**

Работа Святого Духа касается не только индивидуального назидания, но и созидания церкви, и именно этому мы хотим уделить наше внимание. Святой Дух трудится, чтобы созидать церковь.

Первое, что мы должны рассмотреть, это роль Духа, когда Он вдохновляет написание Нового завета. В Иоанна 14.22-26 Иисус говорит, что те божественные слова, которые он принес своему народу, не уйдут вместе с ним. Но он пошлет Утешителя, и когда он придет, «научит вас всему и напомнит вам все, что Я говорил вам». Мы думаем об этом как о работе Духа в жизни отдельного верующего, и это действительно так. Но, прежде всего, это обещание было дано апостолам и находит свое воплощение в написании Нового завета.

II Петра 1:21 говорит: “**Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым**.”

Помимо вдохновения для написания Нового завета, Дух ставит лидеров в церкви, таких как пасторы, старейшины и дьяконы, чтобы те наставляли Его народ и помогали объяснять эти животворительные слова. Наставляя старейшин в церкви в Ефесе, Павел говорит: «**Итак внимайте себе и всему стаду, в котором Дух Святый поставил вас блюстителями, пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею**» (Деян. 20:28).

Святой Дух также активно работает над укреплением и ободрением новозаветной церкви завета, как мы это видим в ранней церкви в Деяниях 9:31: «**Церкви же по всей Иудее, Галилее и Самарии были в покое, назидаясь и ходя в страхе Господнем; и, при утешении от Святаго Духа, умножались**».

Если что-то хорошее происходит в нашей церкви, если нас правильно наставляют те, кто обладает полномочиями преподавать и управлять, и если нас вдохновляет рост, который мы видим, тогда мы обязаны воздать Бог хвалу за это, потому что Он является источником всего этого.

Итак, мы видим, что Дух активно работает в нас как индивидуально, так и корпоративно.

Здесь нам хорошо было бы помолиться и поблагодарить Бога за Его работу в нашей жизни и в нашей церкви.

Но прежде – есть какие-либо вопросы?

МОЛИТВА

На следующей неделе будет наше последнее занятие по теме Святой Дух. Мы рассмотрим три важных вопроса, которые зачастую понимают неверно:

1. Что значит быть исполненным Святым Духом?
2. Что такое крещение Святым Духом?
3. Как нам относиться к дарам Святого Духа?
1. Ефес. 2:4 [↑](#footnote-ref-1)
2. Фергюсон, 100 [↑](#footnote-ref-2)
3. Греческое слово ἐν – см. стр. 197 Фергюсон; Христос - креститель [↑](#footnote-ref-3)
4. См. Также Филиппийцам 2:12-13, 1 Корин. 15:10, Колоссянам 1:28-29 [↑](#footnote-ref-4)