

**Семинар**

**Систематическое богословие, часть 2**

**Занятие 15: Личность Духа Святого**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

1. **Вступление**

Сегодня мы рассматриваем личность Святого Духа; тщательно исследуя то, что Библия нам открывает о Нем. Почему это важно для нас?

Представьте себе следующее: находясь на работе я обнаруживаю, что меня переполняют чувства к моей жене. Я думаю о ней весь день и не могу отвлечься. Когда я возвращаюсь домой, я ищу способ передать ей все, что я чувствую по отношению к ней, встаю на колени, смотрю ей в глаза, сердце щемит от любви к ней, и я говорю ей: «Дорогая, я без ума от тебя; я не могу от тебя оторвать глаз; я не знаю, что такого особенного в сегодняшнем дне, может быть, это твои длинные черные вьющиеся волосы или поразительные карие глаза; но у меня перехватывает дыхание, когда я смотрю на тебя». Некоторые из вас могут подумать, что это так романтично, но проблема в том, что у моей жены светлые волосы ...и у нее голубые глаза. Так что это может звучать очень приятно и романтично, но для меня это выйдет боком.

То, как мы видим Бога, очень важно, потому что, если мы видим Его не таким, каким Он явил Себя в Писании, мы будем поклоняемся *ложному* Богу.

**II. ЛИЧНОСТЬ СВЯТОГО ДУХА**

Христиане поклоняются единому Богу; мы *монотеисты*. Мы поклоняемся одному Богу, но в Писании четко обозначены три личности Бога. Мысль о Боге-Отце и Боге Сыне более близка нам в том смысле, что здесь есть составляющая отношений, которые нам знакомы: отношения между отцом и сыном. Но что нам делать с личностью Бога-*Духа*? У нас есть искушение думать о третьей личности Троицы как о ком-то далеком. Но когда мы читаем Библию, мы видим нечто иное.

Что мы имеем в виду, когда говорим о Святом Духе как о личности? Мы не имеем в виду, что Святой Дух - это человеческая личность, которую мы просто не видим. Единственная личность Троицы, которая приняла на себя человеческую природу - это Христос. Мы имеем в виду, что Святой Дух имеет свою сущность. Он является разумной, обладающей волей, живой личностью.

Несмотря на то, что Дух един с Отцом и Сыном, между тремя личностями тем не менее существует различие. Например, в Священном Писании говорится, что Святой Дух ходатайствует за нас в молитве (Рим. 8:27), и это, естественно, указывает на различие между Святым Духом и Богом-Отцом, к которому направлено ходатайство.

Это отличается от ложного взгляда на Бога, который называется «модализмом». Модализм утверждает, что Бог на самом деле это не три разных личности, а одна личность, который предстает перед людьми в трех разных образах в разное время. Так, например, в Ветхом Завете Бог являет себя как Отец, в Евангелиях Бог явился в образе Сына, а после Пятидесятницы Бог явил себя как Дух. Эта точка зрения пытается сделать то же самое что и много других ложных теорий, которые пытаются полностью понять тайну Троицы. Тем не менее, это мнение не соответствует примерам, где мы видим, как члены Троицы взаимодействуют друг с другом. Была ли молитва Иисуса Отцу всего лишь фарсом? Как мог Дух сойти на Сына, когда он крестился?

В ранней церкви были люди, которые отрицали, что Дух был самостоятельной личностью. Они утверждали, что Дух больше похож на «сущность», влияние, или энергию, исходящую от Бога-Отца. Его место в Троице было поставлено под сомнение в свете этих идей, поэтому нам важно установить тот факт, что Дух имеет свою определенную самостоятельную идентичность.

Существует три библейских основания для того, чтобы утверждать, что Святой Дух - это личность, точно так же, как Бог-Отец - это личность, и так же, как Господь Иисус Христос - личность:

**1. Личные местоимения**

Первая причина для утверждения что Святой Дух - это личность, заключается в использовании личных местоимений по отношению к Нему и в том, что он говорит в первом лице. Посмотрите Деяния 10: 19-20: **«Между тем, как Петр размышлял о видении, Дух сказал ему: вот, три человека ищут тебя;**

**20 встань, сойди и иди с ними, нимало не сомневаясь; ибо Я послал их».**

Когда Иисус и Апостолы говорят о Святом Духе, они всегда используют личные местоимения: Он, Ему, Он Сам. Это также свидетельствует о том, что Святой Дух – это личность.

**2. Свойства личности**

Вторая причина утверждения, что Святой Дух - это личность, исходит из личностных свойств, приписываемых Ему, таких как понимание или мудрость, воля и сила. Например, на действие Его воли указывает 1 Коринфянам 12:11: **«Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно»**. В Иоанна 14 Иисус называет Святого Духа Утешителем. Не просто «утешение», а Утешитель. Святой Дух обладает этими личностными качествами и участвует в личностной деятельности. Святой Дух открывает, учит, утешает, советует, помогает и любит. Он может быть огорчен, Ему лгут и на Него произносят хулу.

Во всех этих проявлениях мы ясно видим личность или отличную идентичность Святого Духа в Писании. Здравая экзегеза требует, чтобы Святой Дух рассматривался как личность, а не как некая сила.

Почему это имеет важное значение? Потому что тот факт, что Святой Дух является личностью, а не чем-то далеким; не просто силой или энергией, означает, что мы можем иметь отношения с Ним! Мы поговорим об этом в ближайшие несколько недель, когда мы будем обсуждать *труд* Святого Духа. Сейчас нам важно понять, что, когда мы ведомы Им, любимы Им, очищаемы Им, исполнены Им - все это происходит в контексте *взаимоотношений*.

**III. СВЯТОЙ ДУХ – ЭТО БОГ**

Писание также учит тому, что Святой Дух является подлинно Богом.

**1. Писание говорит о Нем как о Боге**

В Деяниях 5:1-4 говорится: “**Некоторый же муж, именем Анания, с женою своею Сапфирою, продав имение, утаил из цены, с ведома и жены своей, а некоторую часть принес и положил к ногам Апостолов. Но Петр сказал: Анания! Для чего [ты допустил] сатане вложить в сердце твое [мысль] солгать Духу Святому и утаить из цены земли? Чем ты владел, не твое ли было, и приобретенное продажею не в твоей ли власти находилось? Для чего ты положил это в сердце твоем? Ты солгал не человекам, а Богу.**”

Здесь мы видим, что, согласно Петру, когда Анания «солгал Духу Святому», он на самом деле «лгал Богу». Если ложь Духу является синонимом лжи Богу, тогда Дух и есть Бог.

**2. Святой Дух обладает божественными атрибутами**

Если мы говорим, что Святой Дух является подлинно Богом, тогда мы должны предположить, что он обладает божественными атрибутами. Повсюду в Писании мы видим, что…

* + - * Дух Святой ***вечен***. Евреям 9:14: “**то тем более кровь Христа, Который в силе вечного Духа принес Самого Себя как беспорочную жертву Богу, очистит нашу совесть, запятнанную делами, которые ведут к смерти**….”
			* Дух Святой ***вездесущ*** *– находящийся везде одновременно*. Псалом 138:7-10: **“Куда пойду от Духа Твоего, и от лица Твоего куда убегу? Взойду ли на небо - Ты там; сойду ли в преисподнюю - и там Ты.”**
			* Дух Святой ***всеведущ*** *– знает все*. I Коринфянам 2:10-11: “**ибо Дух все проницает, и глубины Божии. Ибо кто из человеков знает, что в человеке, кроме духа человеческого, живущего в нем? Так и Божьего никто не знает, кроме Духа Божия.**”

Будучи Богом, Святой Дух трансцендентен. Отчасти поэтому Он называется Святым Духом, ведь быть святым значит быть отделенным. И несмотря на это Бог остается очень личностным и, следовательно, способен к взаимоотношениям. Иногда легко проглядеть подобные моменты и пропустить их значимость. Поскольку Он божественен, Он имеет божественные способности, божественное знание, божественное присутствие; знать Его - значит знать Бога, который достаточен во всем и который воздает по нашим нуждам. *Вам нужна мудрость?* Вы можете знать того, кто всеведущ. *Вы одиноки?* Есть тот, кто всегда рядом, где бы вы ни оказались. *Вы чувствуете себя слабым?* Вы можете знать того, чья сила безгранична; того, кто обновляет наши силы.

То, что Святой Дух является одновременно и личностью, и Богом очень важно. На ближайших занятиях мы будем исследовать *работу* Духа, но без знания того, кем Он является в качестве основания все остальное будет малозначимым.

**Есть вопросы или комментарии?**

**5. Несмотря на то, что Святой Дух отличается от Отца и Сына, Он представлен равным Отцу и Сыну в великих отрывках о Троице в Новом Завете**

 «Троица» - это термин, который выработала церковь для того, чтобы обобщить доктрину, данную нам фрагментарно. Это очень нужное слово, которое объединяет и передаёт все, что говорится в Священном Писании относительно взаимоотношений внутри Божества. Учение о Троице представляет собой краткое изложение нескольких библейских понятий, которые бесспорны, исходя из текстов Писания. А именно: есть только один Бог, что Отец, Сын и Дух - это отдельные личности, и Отец и Сын и Дух – каждый из них - являются подлинно Богом.



Поэтому в ответ мусульманам и другим монотеистическим религиям христианство ясно заявляет, что есть только один Бог, но этот Бог существует в трех Лицах. Является ли это разумно обоснованной идеей? В одном смысле «да», в другом смысле «нет».

«Да», потому что в учении о Троице нет ничего неразумного или иррационального. Несмотря на свою загадочность, в этой точке зрения нет ничего противоречивого. Мы не говорим, что есть три Бога, но есть один Бог в трех лицах.

«Нет», потому что «учение о Троице не понять разумом, поэтому его нельзя доказать логикой. В природе ей нет аналогов, даже в духовной природе человека, который создан по образу и подобию Божьему». [[1]](#footnote-1)

Давайте взглянем на некоторые из ключевых отрывков о Троице в Новом Завете:

* + - * Матфея 3:16: **«И, крестившись, Иисус тотчас вышел из воды, - и се, отверзлись Ему небеса, и увидел [Иоанн] Духа Божия, Который сходил, как голубь, и ниспускался на Него. И се, глас с небес глаголющий: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение.”**

Три личности Божества ясно видны в этом отрывке, при этом они функционируют по-разному. Бог-Отец говорит с небес, Бог-Сын принимает крещение, чтобы исполнить волю Отца, и Бог-Дух сходит с небес на Сына, даруя ему полномочия для служения. Мы видим, что независимо от того, что делает Отец в общении с человеком, Он обычно делает это через Сына Духом (Еф.2: 18).

* + - * Матфея 28:19 – Иисус говорит: “**Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа**.”

Обратите внимание, что Иисус не учит своих учеников крестить людей в «имена» Отца, Сына и Святого Духа, как будто мы имеет дело с тремя разными личностями, но в «имя» единственного рода. Иисус, подобно тому, как он делал много раз во время своего служения, учит, что Он и Отец едины, и здесь Он включает Святого Духа в это единство сущности. Это утверждает «единство трех Лиц Троицы», объединив их в пределах единого Имени; и затем [подчеркивает] отличие каждого из них, перечисляя их поочередно: «во имя Отца, Сына и Духа». [[2]](#footnote-2)

«Святой Дух является подлинно Богом. Он не является на треть Богом, но полностью Богом. При этом, Дух не только является полностью Богом, но он вечно существует вместе с Отцом и Сыном, каждый из которых также обладает полностью идентичной, неразделенной, божественной природой ... Отличие Духа от Отца и Сына не заключается в божественной природе ... это отличие Духа состоит в его особой *роли* как Святого Духа по отношению к Отцу и Сыну и в *отношениях*, которые есть у него с каждым из них.» [[3]](#footnote-3)

**Заключение**

Чему Иисус учит своих учеников в ночь перед распятием? Что он считает самым важным для них? В Иоанна 14-16 Он учит их о том, кто есть Святой Дух. Обратите внимание на то, что он говорит им в Евангелии от **Иоанна 16: 7: «Но Я истину говорю вам: лучше для вас, чтобы Я пошел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не приидет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам.**

Представьте себя на мгновение на месте учеников. Вы вместе с Иисусом ели, ходили, служили, слушали и узнавали Его в течение несколько лет. Они посвятили свои жизни Ему - это было удивительным периодом в их жизни. И вот Иисус говорит, что лучше («для вас»), чтобы Он ушел, чтобы Святой Дух пришел к ним. Я не знаю как вы, но мне не сразу было бы понятно, почему это лучше. Как так может быть?

Посмотрите на Иоанна 15: 26-27. Иисус снова говорит о Помощнике, о Святом Духе: **«Когда же приидет Утешитель, Которого Я пошлю вам от Отца, Дух истины, Который от Отца исходит, Он будет свидетельствовать о Мне; а также и вы будете свидетельствовать, потому что вы сначала со Мною.»**

Здесь есть некий скрытый или двойной смысл. Подобно тому, как ученики будут свидетельствовать об Иисусе, то же самое будет делать и Помощник, Святой Дух. Какова квалификация учеников, чтобы они могли быть свидетелями? Стих 27: «потому что вы сначала со Мною». Если это относится к ученикам, то это тем более относится к Святому Духу. Как сказал отец ранней церкви Василий Кесарийский, Святой Дух был «*неразлучным спутником Христа ... вся деятельность Христа разворачивалась в присутствии Святого Духа*».

В вечности Дух и Сын пребывали в совершенном общении. Когда Иисус был зачат в утробе девы Марии, это свершилось Святым Духом (Лк.1: 35). Дух направлял Иисуса при крещении, в искушениях и в свершении чудес и в учении (Лк. 4: 1), наделял Его силой (Матф. 12:28) и свидетельствовал о Нем. Дух был рядом во время смерти Иисуса, в воскресении и вознесении (Евр.9: 14, Рим.6: 4).

Как тот, кто был постоянным спутником Иисуса, Он является идеальным кандидатом, чтобы также свидетельствовать о Христе. Это именно то, что Он делает, и отчасти поэтому Иисус говорит, что лучше Ему уйти, чтобы смог прийти Святой Дух. Если есть Дух, значит есть Дух Христа; если есть Дух Христа, значит есть Христос. Не ограниченный пространством и временем, Святой Дух проявляет присутствие Иисуса[[4]](#footnote-4) нам.

В первосвященнической молитве Иисуса от Иоанна 17 Иисус отмечает в **24**-м стихе: **«Отче! которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною, да видят славу Мою, которую Ты дал Мне, потому что возлюбил Меня прежде основания мира»**. Иисус дает нам заглянуть в вечность, чтобы мы видели совершенные, неизменные, наполненные радостью и любовью отношения Отца, Сына и Святого Духа.

Потрясающе, что в предыдущем стихе Иисус свидетельствовал о том, что Бог будет любить последователей Иисуса, как Отец возлюбил его! Удивительно!

Сложно ли вам это понять? Трудно в это поверить и жить в свете этой истины? Я думаю, что в какой-то мере нам всем достаточно сложно все это вместить.

Но это одна из сфер удивительного служения Духа. В Послании к **Римлянам 8: 15-16** Павел говорит следующее о верующих: **«вы не приняли духа рабства, [чтобы] опять [жить] в страхе, но приняли Духа усыновления, Которым взываем: "Авва, Отче!" Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы - дети Божии»**. Святой Дух - это дух усыновления. Это означает, что одна из его задач заключается в том, чтобы мы осознали, что мы сыновья и дочери. Чтобы помочь нам лучше познать любовь, которой Бог возлюбил нас.

Надеюсь мы сможем больше узнать об этом и сегодня и в ближайшие недели, когда мы вместе будем рассматриваем личность и труд Святого Духа.

**Есть вопросы или комментарии?**

**МОЛИТВА**

«Святой Дух охотно занимает место за кулисами по отношению к Отцу и Сыну ... В творении, искуплении и в окончательном торжестве он охотно принимает на себя роль того, кто поддерживает, помогает, удерживает и снаряжает, и во всех этих делах он не ищет признания». (Брюс Уэйр, «Отец, Сын и Дух Святой)

1. “Библейская доктрина Троицы”, Б.Б. Уорфилд. [↑](#footnote-ref-1)
2. Там же. стр 153. [↑](#footnote-ref-2)
3. Уэйр, 103. [↑](#footnote-ref-3)
4. *Keep in Step with the Spirit,* Пакер, стр. 49. [↑](#footnote-ref-4)