**Семинар**

**Систематическое богословие II**

**Занятие 14: Введение и обзор**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

Добро пожаловать на вторую часть курса по систематическому богословию. Во время сегодняшнего занятия мы сделаем обзор всех 13-ти занятий первой половины этого курса. Знаете ли вы, что это значит? Это означает пиршество; мы пройдем массу информации за очень короткое время. Это также означает, что у нас не так много времени, чтобы углубляться в решение множества сложных вопросов, которые я уверен, вызовет содержание этого занятия.

Если вы посмотрите в свои распечатки, вы увидите очень простой план нашего сегодняшнего занятия; оно будет охватывать все содержимое первой части семинара, и первый вопрос, который мы зададим, находится во введении в систематическое богословие. 1. Наш вопрос в следующем: «Что такое систематическое богословие?»

Систематическое богословие отвечает на вопрос, чему сегодня нас учит Библия в отношении того или иного вопроса? Например, что Библия говорит об атрибутах Бога? Или, более конкретно, чему Библия учит о всеведении Бога? Систематическое богословие стремится взглянуть на общую картину и дать расширенный обзор. Другими словами, систематическое богословие дает нам всесторонний осмотр с высоты всего Писания.

Если вы ездили в горы, скорее всего, вы находили такую точку обзора откуда открывался живописный пейзаж. Вы останавливаете машину, выходите и смотрите вокруг, и вам открывается красивый вид на горный ландшафт вдалеке. Таким же образом систематическое богословие дает нам возможность такого живописного взгляда на всю Библию. Мы стремимся понять, что Писание говорит о той или иной теме в обобщенном виде.

Систематическое богословие также дает нам своего рода руководство по истолкованию или задает рамки для понимания Писания. Поэтому мы стремимся понять Писание так, чтобы это прежде всего соответствовало учению Писания. Если, например, мы берем тему неизменности Бога (Писание говорит очень ясно, что Бог не изменяется), как тогда нам понимать отрывки, которые, на первый взгляд, подразумевают, что Бог каким-то образом меняется? Систематическое богословие дает нам основу для того, как интерпретировать эти отдельные отрывки, которые могут быть менее понятными, в свете более понятных отрывков. Это не означает, что систематическое богословие становится своего рода смирительной рубашкой и нам приходится подгонять Писание под наши предвзятые представления о том, что мы думаем Писание имеет в виду; нет, нам нужно находиться под авторитетом Писания и позволять ему научать и направлять нас. Но также верно и то, что мы можем организовать эти истины в форме последовательной структуры, потому что Бог есть истина; он логичен сам в себе. Он не противоречит самому себе. Поэтому мы должны понимать, что Библия не будет противоречить самой себе.

Еще одна причина, по которой нам нужно изучать систематическое богословие – это религиозный плюрализм. **Вот вопрос ко всем: О существовании каких еще современных систем взглядов и убеждений вы знаете? (Пример: универсализм – спасутся все).** Почему нам важно изучать систематическое богословие? Потому что систематическое богословие учит нас тому, что является истинным в отношении Бога. Например, мы знаем, что многобожие является неверной идеей, потому что, когда мы открываем нашу Библию, мы видим, что Господь, Бог наш - един; есть только один Бог. Итак, вы понимаете насколько нам полезно изучать систематическое богословие; чтобы мы, как христиане, знали, как защищать веру и при этом были милостивыми, добрыми и правдивыми. Последняя причина, по которой мы изучаем систематическое богословие - это разум, сердце, руки, среда обитания (это звучит как четыре причины, но я обобщу их в одну).

Наш разум должен быть наполнен богословием. Задумайтесь над многочисленными наставлениями в Писании размышлять над Словом Божьим. Мы должны размышлять над словом Бога день и ночь. Об этом говорит Псалом 1: блаженный человек размышляет о законе Господа день и ночь. Это блаженство и от этого слова мы переходим ко второму аспекту того, почему мы должны изучать систематическое богословие: оно должно проникать из нашего разума в наши сердца и производить в нас желание наслаждаться Богом. То, что мы знаем о Боге, должно волновать наши сердца.

То, как мы все живем, какой выбор вы с вами делаем ежедневно, больше продиктовано тем, что мы любим, чем тем, что мы знаем. Кто из вас делает то, что вам не следует делать? Я так делаю, и я делаю то, что мое сердце любит больше всего. То, что мы делаем, больше связано с тем, что мы любим, чем с тем, что мы понимаем. И то, что мы любим, на самом деле влияет на то, что происходит в наших сердцах.

Видите взаимосвязь? Разум 🡪 Сердце 🡪 Руки. Систематическое богословие должно влиять на то, как мы живем, и на нашу среду обитания – на то, что окружает нас. Поэтому, когда вы понимаете, что значит любить Бога всем своим сердцем, душой, разумом и крепостью, это подразумевает тот факт, что ваши руки трудятся над вашей средой обитания, чтобы каким-то образом помочь вашему ближнему. Итак, очень важно понимать систематическое богословие.

Затем, после того как мы говорили о том, что такое систематическое богословие, мы перешли к пункту II в ваших распечатках.

**II. Учение о Слове**

Писание ясно утверждает не только о том, что существует Бог; Он говорит. Он не только сотворил вселенную своим словом, как мы видим в Бытие 1, но он также произнес особые слова для нас, чтобы мы смогли понять его могущественные дела. Один из моих любимых Псалмов - Псалом 144: «Велик Господь и достохвален, и величие Его неисследимо!»

Писание содержит конкретные слова, которые описывают дела Божьи во времени и пространстве. Писание учит нас истории и замыслу искупления. Слова Бога, обращенные к нам, предназначены для понимания, а это значит, что Писание - это откровение Бога о самом себе, данное нам посредством человеческих авторов. Писание - это откровение Бога о Себе, данное посредством человеческих авторов.

Мы можем вспомнить о таких текстах, как 2 Петра 1:21: «Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым». Писание приходит в нашу жизнь претендуя на то, чтобы называться Божьим Словом, хотя и написано оно людьми. Для тех, кто хочет больше изучить тему непогрешимости Писания, я рекомендую исследование Б. Б. Уорфилда на эту тему. По-моему, это лучшее исследование по этому вопросу.

Писание также показывает развитие истории; оно представлено как Божья история, и история искупления не происходит со всеми нами одновременно. Так, в Книге Бытия 3 мы видим обещание семени, которое сокрушит голову змея. Но происходит ли все это в Книге Бытия 3? Нет! Пройдут тысячелетия, прежде чем это семя придет; Писание - это Божья история, которая разворачивается по мере совершения искупительного плана; эта история, в которой отдельные рассказы переплетаются между собой, хотя и происходят в разные периоды времени.

Затем мы также говорили о свойствах Писания. Они включали в себя божественное вдохновение, непогрешимость, достаточность и др. Мы можем заметить, что Священное Писание, описывающее историю искупления, отмечено определенными свойствами - во-первых, Писание богодухновенно. **Может ли кто-нибудь назвать текст из Писании, который ясно говорит об этом?** 2 Тимофею 3: 16-17: «Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности,

17 да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен».

Писание является результатом творческого вдохновения от Бога. Термин, который используют богословы используют для обозначения этого явления – это «полная словесная богодухновенность». Вот что это означает:

**Словесная** - все слова в любых их формах и содержании (их синтаксис, их структура и их грамматические времена) вдохновлены Богом.

**Полная –** значит, чтоэто касается всего Писания, поэтому любая форма слов, любой синтаксис, любая структура в оригинальных рукописях, данных Богом, были вдохновлены Богом. Все это, его совокупность (как говорит Иисус), даже йота - никогда не исчезнет. Иисус имеет в виду, что даже самая маленькая йота или маленькая черта в Писании находится там, потому что она имеет отпечаток Божьего дыхания.

Писание не только богодухновенно, но и непогрешимо. Непогрешимость в основном означает, что вся Библия полностью правдива в отношении того, что она говорит в соответствии с жанрами и стандартами грамматических правил, которыми пользовались авторы. Когда тот или иной автор хотел сообщить округленное число людей, погибших в битве (например, 7000), а мы находим рукопись где говорится о 7 003 погибших, мы не говорим: «Автор был неправ!». Я живу в примерно 500-ах метрах отсюда. Я говорю вам правду, но, если мы измерим точное расстояние, может оказаться что это расстояние составляет 501 метр. Я ведь не пытаюсь сбить вас с толку. Библия следует общепринятым условностям языка и делает это в соответствии со стандартами, которыми пользуются авторы.

Итак, это подводит итог нашему обзору Учения о Слове. **Я хочу сделать здесь паузу, если у вас есть какие-то вопросы?**

**III. Существование и атрибуты Бога**

Когда мы говорим об атрибутах Бога, мы говорим о том, каков Бог. Из многих добродетелей Бога, некоторые находят отражение в людях, потому что человек был создан по образу и подобию Бога. Несмотря на то, что грех исказил Божий образ в нас, мы до сих пор частично отражаем такие Божии качества, как любовь, благодать и милосердие. Это особенно верно по отношению к Божьим детям - тем, кто во Христе был усыновлен и исполнен Божьим Духом.

Но есть некоторые атрибуты, которые относятся только к самому Богу. Бог независим, Он самосуществует. В Иоанна 5:26 сказано: «Ибо, как Отец имеет жизнь в Самом Себе, так и Сыну дал иметь жизнь в Самом Себе». Отец имеет жизнь в себе; он не зависит от любой другой жизни. Но он не только независим, но и неизменен, что означает, что Бог никогда не меняется. Это ясно описано в Писании. Малахия 3: 6: «Ибо Я - Господь, Я не изменяюсь». Яснее не бывает, не так ли? Затем мы видим это в Иакова 1:17 «Всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены».

Мало того, что Бог независим и неизменен, он также бесконечен. Он существует вне времени и пространства. Бесконечный - означает для Него нет границ, а потому Бог еще и трансцендентен. Он гораздо выше всего творения. Бог не похож на нас; он этим очень отличается от нас.

Затем мы также рассматривали единство Бога. Библия учит, что есть только один Бог. Именно это делает христианство (в отличие от многобожия) монотеистическим. Библия ясно учит о том, что Бог един. Второзаконие 6: 4: «Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть». Господь един. Есть один Бог. Тем не менее, в своем величественном великолепии, тайне и непостижимости мы также знаем, что в одном Боге существует три равных и вечных личности, а именно Отец, Сын и Святой Дух. Это ссылка на учение о троице.

Итак, Бог независим, неизменен, бесконечен, трансцендентен, и в одном Боге есть три личности. Если есть какие-то вопросы о божественности Иисуса или Святого Духа, мы видим божественность Иисуса в таких отрывках, как Иоанна 1: 1 «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Богом». Послание к Евреям 1: 1-4 - это отрывок, касающийся божественности Иисуса Христа (я не буду зачитывать его сейчас). Мы также видим божественность Святого Духа в книге Деяний. Когда Анания и Сапфира приносят только часть от продажи своего имущества Петру, Петр говорит им: почему вы солгали Святому Духу? Вы солгали не людям, а Богу! Или мы можем вспомнить о стихах, подобных Евреям 9:14, которые говорят о вечном Духе.

Затем, рассмотрев троицу, мы также посмотрели на другие атрибуты Бога: такие как всеведение Бога (он знает все); его истинность - Бог не лжет. Его мудрость, его святость. Вспомните Исаии 6: «Свят, свят, свят, Господь Саваоф». Мы говорили о его праведности и правосудии. В книге Псалмов часто упоминается его праведность и правосудие. Наш Бог полон благости, любви и милости. Наш Бог трансцендентный и удивительный, но Он также близок к тем, кто смирен и сокрушен сердцем.

Затем, после темы о существовании и атрибутах Бога, мы обратились к учению о сотворении мира. Вы увидите это в ваших распечатках под цифрой 4.

**IV. Учение о сотворении мира**

Мы рассмотрели шесть утверждений об учении о сотворении мира:

1. **Бог создал ex nihilo** (это латинский термин, который означает, он создал все из ничего). Не было никакой материи до сотворения, которую Бог использовал; он не открыл коробку с пластилином. Бог создал пластилин, а затем уже использовал его. Не было ничего, а потом возникло нечто.
2. **Он не только создал нечто из ничего, Бог также создал абсолютно все.** Он создал время и материю. «*В начале* ...», именно тогда и началось время. Именно тогда Бог начал творение. Он сотворил небо и землю. Пространство и материю.
3. **Он также создал все своим словом** (об этом мы уже говорили), здесь вы видите проявление Божьей устной и творческой силы в книге Бытия 1. Он говорит и происходит сотворение.
4. **Творение было действием троицы.** Это было не только действием Отца; но Отца, Сына и Святого Духа. Все они принимали активное участие в сотворении. Мы видим действие Сына в таких текстах, как Иоанна 1: 3 («все через него начало быть») или Колоссянам 1: 15-17. Мы также видим работу Святого Духа; он присутствует во втором стихе Библии. Иов 33: 4 говорит о роли Духа в сотворении. Сотворение было не только действием всей троицы, но оно было также очень хорошим.
5. **Творение было очень хорошим.** Посмотрите на стих 31 книги Бытия 1. Бог увидел все, что он сделал, и вот, хорошо весьма.
6. **Цель всего творения – это слава Божья.** Все это для его славы. Псалом 18:1 - «Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь». Нет такого места на земле, где не слышен Божий голос через его силы творения. Все провозглашает его величие и создано для его славы.

Но мы также знаем, что рассказ о сотворении в книге Бытия оспаривается многими. В теме о сотворении мира мы говорили о шести основных точках зрения на теорию происхождения мира:

1. **Теистическая эволюция:** Эта теория, вероятно, популярна среди некоторых христиан, которые говорят о существовании Бога, но хотят принять во внимание как можно больше выводов, к которым пришло научное сообщество. Теистическая эволюция означает, что Бог начинает процесс эволюции и внедряет законы, которым следует дальнейшее развитие творения. Теистические эволюционисты говорят, что Бог вмешался в определенные моменты творения, потому что, согласно эволюции, нельзя просто перейти от материи к жизни. Так, например, он вмешался в процесс эволюции, чтобы создать людей, но все остальное эволюционировало согласно его законам.
2. **Теория интервала:** эта теорияв основном говорит о том, что Бог сотворил небеса и землю, как говорит Бытие 1: 1. Но после Бытия 1: 1, между стихами 2 и 3 и т. д., прошли миллиарды лет. В конце этого периода в миллиарды лет происходит некий катаклизм и все творение уничтожается. Затем в стихе 2, где Дух носился над землей, которая были безвидна и пуста, мы видим последствия этого катастрофического события. Все пропало, и Дух трудится, приводя все в порядок.
3. **День-век:** эта точка зрения утверждает, что дни в Бытие 1 - это очень длительные периоды времени, когда все естественные процессы происходят своим чередом.
4. **Литературная форма.** Эта теория говорит, что вся последовательность в главе 1 о сотворении и его днях не является хронологической или исторической, а лишь литературным приемом для передачи всей истории. Внутри этой истории содержится богословская истина. Но если мы говорим, что это описание не является хронологическим или историческим, мы начнем сталкиваться с проблемами. Например, был ли Адам реальным человеком? Действительно ли произошло грехопадение? Является ли это частью истории? Есть ли в этом богословская истина? Вы видите, как это может привести нас к затруднениям.
5. **Младоземельный креационизм:** эта точка зрения рассматривает дни как буквальные дни и разбирает в обратном порядке шкалу времени, которую Писание предоставило нам через описание истории. Таком образом она доходит до начальной даты сотворения, которая находится в районе от 6 до 20 тысяч лет, в зависимости от того, с каким представителем этой теории вы разговариваете.
6. **Исторический креационизм:** он говорит о том, что вселенная и все, что ее наполняет, было создано в Бытие 1:1, и последующие шесть дней сотворения не относятся к созданию Вселенной, а скорее к подготовке обещанного Эдема для людей Божьих, Адама и Евы.

В первой части семинара мы также рассмотрели некоторые нехристианские взгляды на процесс сотворения: пантеизм, дуализм и материализм. В наши дни материализм превалирует в Европе и Америке. Мы также говорили о взаимоотношениях Бога с творением, о чем мы уже упомянули ранее: Он трансцендентен (он выше), и Он имманентен, он активным образом присутствует в своем творении. Мы также говорили о мужчине и женщине: как они были сотворены, какова их сущность и природа, каковы их функции и каковы их отношения с Богом.

**Есть ли какие-то вопросы?**

**V. Учение о провидении**

«Провидение» буквально означает «видеть заранее то, что будет». Таким образом, Божье провидение означает знание Бога о мире и заботу о нем. Это слово также используется для обобщения продолжающегося взаимодействия Бога со своим творением. Это включает в себя его всеведение (он знает все и поэтому знает, что будет); его всемогущество (он всемогущий и, следовательно, имеет власть осуществить все).

Кратко скажу о трех аспектах Божьего провидения:

1. **Сохранение:** это относится к непрерывной деятельности Бога, в отношении поддержания всего того, что он создал. В Послании к Евреям 1 говорится, что Сын - это тот, кто все держит силой своего слова.
2. **Согласованность.** Это относится к взаимосвязи между божественной и человеческой деятельностью, посредством которой Бог взаимодействует с творением в каждом своем действии. Мы поговорим об этом вскоре.
3. **Управление:** Это означает, что у Бога есть цель во всем, что он делает в этом мире, и он провиденческим образом управляет всем и направляет все, чтобы достичь своих целей.

Задумайтесь над тем, насколько утешительными и вдохновляющими являются все эти три аспекта для вас, как для христианина. Некоторые люди говорят, что Бог не знает, что произойдет, чтобы защитить Бога от обвинений в том, что Он злой. Хотя их намерение может быть и похвально, но эти люди не видят, что этим они подрывают христианскую веру. Бог контролирует все. Ни одно из обстоятельств в вашей жизни не является случайностью. Вы можете быть уверены, что во всем, что происходит в вашей жизни, есть действие суверенного, благого и любящего Бога.

В этой дискуссии мы, естественно, приходим к вопросу отношений между суверенитетом Бога и ответственностью человека (и мы могли бы провести целый семинар на эту тему). Есть три положения относительно Божьего провидения в Писании, которые вам нужно понять:

1. Бог абсолютно суверенен, но его суверенитет никогда не действует таким образом, что человеческая ответственность ограничивается или сводится к минимуму.
2. Люди несут нравственную ответственность. Мы выбираем, бунтуем, подчиняемся и справедливо несем ответственность за наши решения.
3. Бог абсолютно благ. Он никогда не предстает как соучастник зла. Он не поддерживает зло таким же образом, как он поддерживает добро.

Затем на 9-ом занятии первой части семинара мы рассмотрели библейскую антропологию.

**VI. Библейская антропология**

Мы затронули проблему греха. Открыв Библию, вы не можете сказать, что в ней нет Бога. Говоря о грехе, вы можете закрыть Библию и, все равно не сможете сказать, что греха не существует: он повсюду!

Грех - это факт, и грех для нас, человеческих существ, является самой большой проблемой. Есть результаты греха (нищета и несправедливость), которые являются большой проблемой. Но самая большая проблема – это корень всех этих проблем. В Римлянам 5 говорится об Адаме как о нашем представителе, и в нем мы все унаследовали вину. Мы виновны. Вы могли бы сказать, что это несправедливо! А я бы сказал: «Но и ваше спасение во Христе не является справедливым». Его праведность зачтена нам, и мы не являемся праведными сами по себе. Мы абсолютно испорчены. Возможно, вы уже слышали эту фразу; она не означает, что хуже мы уже быть не можем. Она означает, что грех и его разложение повлияло на все сферы нашей жизни. Мы совершенно не в состоянии соблюдать закон Божий, и даже один грех делает нас юридически виновными перед Богом, и поэтому мы заслуживаем действие вечного гнева Бога. Бог праведен, и он справедлив, поэтому он не допустит, чтобы даже наименьший из грехов остался безнаказанным.

Учение о грехе заставляет нас воскликнуть: «Что можно сделать с тем состоянием, в котором я нахожусь?!» И затем мы говорили о библейской христологии.

**VII. Христология**

Мы рассматривали божественность Христа; мы видим это явно описано в Ветхом Завете (Даниил 7: 2 Царств 7, Исаия 9). Божественность Христа также присутствует в Новом Завете. Для запоминания темы о божественности Христа мы дали «памятку»:

– Иисус **почитаем** как Бог.

- Иисус обладает **атрибутами** Бога.

- Иисус носит **имена** Бога.

- Иисус совершает **дела**, которые совершает Бог.

- Иисус **восседает** на престоле Божьем.

Мы говорили о том, что Христос является подлинно Богом, а затем мы говорили о том, что Христос - истинно человек. 1 Иоанна 4: 2-3 говорит, что Иисус родился от женщины. Мы также видим в Писании слабости и ограниченность Иисуса, как человека. Есть то, что согласно его человеческой природе, Он не знает (например, когда Бог-Отец совершит все). Мы видим Иисуса голодным и усталым в Писании. И наконец, мы говорили о труде Христа.

**VII. Труд Христа**

Мы говорили о трех сферах служения Иисуса: Пророк, Священник и Царь. В главе 1 послания к Евреям ясно говорится, как Иисус является величайшим пророком, и, если вы продолжите читать это послание, вы увидите, что он также является нашим священником. В Откровении ясно говорится об Иисусе Христе как о царе; мы также видим это в Псалме 2. Как царь, священник и пророк Иисус Христос полностью оплатил долг за наши грехи, и в результате наши грехи оплачены, и мы очищены благодаря Ему. Иисус является нашей юридической заменой (мы были оправданы через него); он наш Искупитель (он заплатил выкуп). Иисус – наш примиритель (он приводит нас к Богу); он также является победителем («Смерть, где твоё жало?»). Хотя мы можем умереть, нет смерти и осуждения для тех из нас, кто во Христе, и это то, что мы рассматривали в конце нашего размышления о труде Христа в первой части курса по систематическому богословию. Мы надеемся на вечные отношения с Богом.