# Систематическое Богословие

## Тематические семинары Занятие 13 Конспект

##

###### БИБЛЕЙСКАЯ ХРиСТОЛОГИЯ – ТРУД ХРИСТА (ЧАСТЬ iI)

*“Христос Иисус пришел в мир спасти грешников” 1 Тимофею 1:15*

**МОЛИТВА**

**I. ВВЕДЕНИЕ И ОБЗОР**

* **Состояние уничижения и возвышения:** «Весь Новый Завет учит об униженном и возвышенном Христе как центре Евангелия». [[1]](#footnote-1)
* **Уничижение:** воплощение, безгрешная жизнь, искупительная смерть
* **Возвышение:** воскрешение, вознесение, царствование, ходатайство, второе пришествие

**II. Состояние возвышения**

**А. Воскресение Христово**

(Псалом 15: 8-11, Исаия 53:10, Мф 16:21, 17: 22-23, 20: 18-19, 28: 1-20, Марка 8:31, 9:31, 10:32 -34; 16: 1-8, Луки 9:22, 18: 31-33, 24: 1-53, Иоанна 2: 19-22, 10: 17-18, 20: 1-21: 25, Деяния 2: 32, Римлянам 4:25, 1 Кор. 15: 3-4, 12-22, Евр.7: 16, 24-25)

Труд возвышенного Христа начинаются с воскресения. Согласно Апостолу Павлу, в 1 Кор. 15 Воскресение - это основа нашей веры и надежды, и поскольку это основа христианской веры и надежды, она занимает центральное место в посланиях Нового Завета.

Евангелия свидетельствуют о воскресении Христа. Книга Деяний - это история провозглашения апостолами воскресения Христа и непрестанной молитвы ко Христу, как тому, кто живет и царствует на небесах. Послания полностью основаны на мысли о том, что Иисус действительно воскрес, а книга Откровения неоднократно описывает воскресшего Христа, царящего на небесах до своего возвращения, чтобы покорить своих врагов и царствовать во славе. Таким образом, весь Новый Завет свидетельствует о воскресении Христа, и если воскресение является настолько важным для Нового Завета, мы должны спросить себя, почему оно важно для нас.

**1. Воскресение Христа обеспечивает наше возрождение**

(1 Петра 1: 3, Еф.2: 5-6)

В своем первом послании Петр говорит: «возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому». Здесь Петр прямо связывает воскресение Иисуса с нашим возрождением или новым рождением. Когда Иисус воскрес из мертвых, он обладал качественно новой жизнью, «жизнью воскресения» в человеческом теле и человеческом духе, которые соответствовали общению с Богом и послушанию Ему. В своем воскресении Иисус приобрел для нас новую жизнь, подобную его жизни. Мы не обретаем эту новую «жизнь воскресения» во всей полноте, когда становимся христианами, потому что наши тела остаются такими, какими они были, все еще подверженными немощи, старению и смерти. Но в нашем духе мы оживотворены новой силой воскрешения. Таким образом, благодаря Своему воскресению Христос приобрел для нас новый вид жизни, который мы получаем, когда рождаемся свыше.

**2. Воскресение Христа обеспечивает наше оправдание**

(Римлянам 4:25)

В Послании к Римлянам 4:25 Павел говорит, что Иисус «предан за грехи наши и воскрес для *оправдания* нашего». Воскресение Христа из мертвых было Божьим провозглашением, что он принял искупительный подвиг Христа. Воскрешая Иисуса из мертвых, Бог-Отец фактически говорил, что он одобрял труд Христа в страданиях и смерти за наши грехи, что его труд был завершен, и что Христу больше не нужно было оставаться в состоянии смерти. Все наказания за грех было совершено, больше не было нужды в гневе Божьем, не было больше вины или ответственности за наказание - все было полностью оплачено и не оставалось никакой вины. В воскресении Бог говорил Христу: «Я доволен тем, что ты сделал, и ты обрел благоволение в моих глазах». **[ПОДЕЛИТЕСЬ ЕВАНГЕЛИЕМ]**

Поскольку Христос воскрес для нашего оправдания и поскольку как мы воскресли вместе с ним (Еф.2: 6), то в силу нашего союза со Христом Божье одобрение Иисуса также является его одобрением для нас. Когда Отец сказал Христу: «Все наказания за грехи совершены, и я считаю тебя не виновным, а праведным в моих глазах», он в то же время сделал заявление, которое относится к нам – тем, кто доверяет Христу. Таким образом, воскресение Христа является окончательном доказательством того, что он приобрел для нас наше оправдание.

**3. Воскресение Христа гарантирует, что мы получим совершенные тела воскресения**

(1-е Коринфянам 6:14, 2-е Коринфянам 4:14, 1-е Коринфянам 15: 12-58)

Новый Завет несколько раз связывает факт воскрешения Иисуса с нашим окончательным телесным воскресением. В 1 Кор. 6:14 Павел говорит: «Бог воскресил Господа, воскресит и нас силою Своею». Аналогично, в 2 Кор. 4:14, он говорит, что, «Воскресивший Господа Иисуса воскресит через Иисуса и нас и поставит перед [Собою] с вами.» Затем снова в 1 Кор. 15, которая является самым продолжительным отрывком на тему взаимосвязи между воскресением Христа и нашим собственным, Павел говорит, что Христос является первенцем из мерших. Термин «первенец» указывает на то, что мы будем подобны Христу. Подобно тому, как он, «первенец» был воскрешен, мы тоже будем воскрешены. Воскресшее Тело Христа показывает, каким будет наше тело, когда мы будем воскрешены. Мы будем исцелены, прославлены, целостны, без изъяна и не подвержены испорченности.

**[Вопросы]**

**Б. Вознесение Христа**

(Псалом 109: 1, Иоанн 6: 61-62, 20:17, 16: 4-7, Мф 22: 41-46, Луки 24: 50-53, Деяния 1: 1-11, 2: 32-36, 3: 19-21, Ефесянам 4: 7-8, 1 Тимофею 3:16)

**Вознесение как ключевой момент / предпосылка для последующих действий спасительного труда Христа**

**Вознесение является предпосылкой для последующих действий Христа по нашему спасанию: правление, пятидесятница, ходатайство и второе пришествие.** Из Псалма 109: 1 видно, что Христос должен был быть возвышен, чтобы воссесть по правую руку Отца, тем самым начав своё небесное правление. Таким образом, благодаря его вознесению Христос смог занять свое место как Царь над всем творением до того времени, когда все будет полностью подчинено ему.

**Вознесение также было необходимо, чтобы Христос мог послать Духа в день Пятидесятницы.** Христос ясно говорит об этом в **Иоанна 16: 7**: «Я истину говорю вам: лучше для вас, чтобы Я пошел; ибо, если Я не пойду, Утешитель не приидет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам». После вознесения Христос принял Духа от Отца, а затем, как великий пророк, священник и царь он излил Дух на свою церковь как благословение (Иоан. 7:39, Деяния 2:33).

**Ходатайство Христа также требовало вознесения.** В Послании к Евреям 8, ходатайство Христа является его нынешним священническим служением его народу. Это небесное служение возможно только в том случае, если Христос занимает свое положение священника по чину Мелхиседека. Это положение не на земле, а на небе, и это положение достигается только благодаря его вознесению (Евр.8: 4).

**Наконец, совершенно ясно, что Христос может вернуться, только если он сначала уйдет.** Петр объявил эту истину перед синедрионом в отношении «Иисуса, Которого небо должно было принять до времен совершения всего» (Деян. 3:21). Хотя мы не можем полностью понять тайну Божьего плана, вознесение Иисуса на небеса необходимо, чтобы он правил там и уполномочил свою церковь распространять Царство Божье. **Вознесение Христа спасительно в том смысле, что всякое благо, получаемое Церковью от Иисуса на небесах, было бы невозможным, если бы он не вознесся, чтобы занять там соответственное ему положение.**

**[Вопросы]**

**В. Восседание одесную Бога**

(Псалом 109: 1, Евреям 1: 3-4, 8: 1-2, Деяния 5: 30-31, Римлянам 8: 33-34, Колоссянам 3: 1-4)

**Восседание Иисуса с Отцом спасительно.** Одним из конкретных аспектов вознесения Христа на небо и обретения чести был тот факт, что он воссел по правую руку от Бога, что передаётся фразой – одесную Бога.

Ветхий Завет предсказывал, что Мессия будет сидеть по правую руку Бога в Псалме 109: 1: «Сказал Господь Господу моему: седи одесную Меня, доколе положу врагов Твоих в подножие ног Твоих.». Когда Христос вознесся на небо, он обрел исполнение этого обетования. Об этом говорится в Послании к Евреям 1, когда говорится: «совершив Собою очищение грехов наших, воссел одесную престола величия на высоте».

Принятие в присутствие Бога и восседание по правую руку Бога - это указание на завершение работы Христа по искуплению. Подобно тому, как мы садимся по завершении трудной работы, довольные тем, что сделали, так и Христос восседает, показывая, что его искупительный труд завершен.

Кроме этого, восседание по правую руку Бога является указанием на власть над всей вселенной. Это то, о чем Павел упоминает в Ефесянам 1: 20-21, когда он говорит, что Бог «воскресив Его из мертвых и посадив одесную Себя на небесах, превыше всякого Начальства, и Власти, и Силы, и Господства, и всякого имени.»

И теперь по правую руку от Бога Христос ходатайствует за свой народ....

**Г. Ходатайство Христа**

(Левит 16, Псалом 109: 4, Исаия 53:12, Иоанна 17, Римлянам 8: 31-34, Евреям 6: 19-20, 7:25, 8: 3, 9: 11-14, 24; 1 Иоанн 2:1-2)

**Библия учит, что ходатайство также имеет спасительное действие.** Но каким образом нас спасает небесное ходатайство Христа? Во-первых, оно спасает нас, потому что это завершающая часть священнического труда Христа. Ходатайство Христа не является завершением его жертвенной работы. Его жертвенная работа навсегда осталась на кресте. Однако его жертвенная работа не была концом его священнической работы. Принеся окончательную жертву за грехи, он восстал, вознесся на небеса, воссел по правую руку Бога и излил Святой Дух на церковь. К**ак результат всех этих предшествующих спасительных дел, он теперь ходатайствует за грешников, которых он пришел спасти.**

Если бы он не воскрес из мертвых, тогда он не смог бы предстать в присутствии Бога от нашего имени как ходатай, и, если бы он не предстал в присутствии Бога от нашего имени, его священническая работа была бы неполной. Свидетельство Писания состоит в том, что Христос воскрес и что он вознесся на небо и предстал перед Богом от нашего имени. И даже сейчас возвышенный Христос на небе совершает постоянное заступничество за свой народ, гарантируя тем самым наше окончательное спасение. Это приводит нас ко второму пути, каким образом ходатайство Иисуса имеет спасительное действие.

**Ходатайство спасает нас, потому что посредством него Бог дает силы своему народу продолжать жить в вере и в послушании**. Замысел Бога таков, что его избранные будут постоянны в вере и послушании (Рим. 8: 29-30), и способ, посредством которого Бог совершает свой план - это постоянное ходатайство Христа за нас.

**Священническое ходатайство Христа не только непрерывно, но и действенно**. Бог-Отец слушает своего Сына, и Отец всегда отвечает на просьбы своего сына (Иоанна 11:42). Это означает, что ходатайственные молитвы Христа всегда приносят результат. Как Иисус молился о Петре (Лк. 22: 31-32), так он молится и за весь свой народ. Он молится о том, чтобы избранный народ пребывал в вере до окончательного спасения, и Бог отвечает на его молитвы. Он всегда жив, чтобы ходатайствовать за нас (Евр.7: 25). Иисус Христос - совершенный Спаситель своего народа.

**Мак Чейн**: «Если бы я слышал, как Христос молится за меня в соседней комнате, я бы не стал бояться даже и миллиона врагов. Но расстояние не имеет значения; Он молится за меня.”[[2]](#footnote-2)

**Д. Второе пришествие Христа**

(Псалом 109: 1, Даниил 7: 13-14, Матфея 25: 31-34, Марка 13: 26-27, Иоанна 14: 1-3, Деяния 1: 9-11, Филиппийцам 3: 20-21, Колоссянам 3 : 4; 1 Фессалоникийцам 4: 14-18, Титу 2: 11-14, Евреям 9: 24-28, 1 Петра 1:13, 1 Иоанна 3: 2-3)

**Возвращение Иисуса означает наше пребывание с Ним и Отцом.** Сам Иисус утверждает это в Евангелии от Иоанна: «В доме Отца Моего обителей много. А если бы не так, Я сказал бы вам: Я иду приготовить место вам. 3 И когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я» (Иоанна 14: 2-3). Здесь Иисус сравнивает небо с большим домом со многими комнатами. Он вернулся в дом Отца, чтобы подготовить место для каждого верующего. Суть в том, что Отец любит нас, и мы будем в его небесном присутствии. Мы не будем чувствовать себя «не к месту»; мы будем «на своем месте» в небесном доме Отца нашего.

**Павел учит той же истине, когда он проясняет недопонимание Фессалоникийцев относительно возвращения Иисуса**. Они ошибочно полагали, что те верующие, которые умерли, могут пропустить окончательное спасение. Но Павел говорит, что они не должны скорбеть, как это делают неверующие, когда умирают их близкие. Они не пропустят окончательного спасения, Иисус воскресит их из мертвых: «потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем.» (1 Фессалоникийцам 4:17). Второе пришествие Иисуса будет означать спасение для живущих и умерших верующих. Спасение здесь показано как пребывание с Иисусом навсегда. Это будет вызвано вторым пришествием, когда все святые соединятся, чтобы быть с Господом**.**

**Возвращение Иисуса приносит Славу.** Павел утверждает, что возвращение Иисуса будет славным для христиан. Хотя мы живем на земле, «Наше же жительство - на небесах, откуда мы ожидаем и Спасителя, Господа нашего Иисуса Христа, Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, [которою] Он действует и покоряет Себе все.» (Фил.3: 20-21). Наши смертные тела низменны, потому что они подвержены болезни и смерти. При своем возвращении Христос проявит всемогущую силу и исполнит наши смиренные тела своей славой воскресения. Его второе пришествие будет очень славным для всех искупленных.

**Бог духовно соединил каждого верующего со своим возлюбленным Сыном**, чтобы его спасительные блага стали нашими. Мы духовно умерли вместе с ним, были воскрешены вместе с ним и теперь восседаем на небесах вместе с ним (Кол. 2:20, 3: 1, 3, Еф.2: 6). Мы настолько связаны с ним, что Писание дважды говорит, что второе пришествие Христа будет означать, так сказать, наше второе пришествие. «Когда же явится Христос, жизнь ваша, тогда и вы явитесь с Ним во славе.» (Кол. 3: 4, см. Также Рим.8: 19). Павел имеет в виду, что истинная сущность христиан только частично раскрыта сейчас, потому что она скрыта грехом. Мы настолько духовно соединены с Христом, что наша полная идентичность будет раскрыта только тогда, когда Иисус вернется. В этом смысле у нас также произойдет «второе пришествие». Возвращение нашего Господа означает открытие нашей истинной сущности, и это связано с явлением с ним «во славе».

**Возвращение Иисуса также приносит вечную жизнь.** Послание Иисуса об овцах и козлах в Матфея 25 является самым известным библейским отрывком о вечной судьбе людей. Он властно учит, что овцы будут благословлены богатым наследием в Царстве Божьем, но козлы будут прокляты навсегда и преданы огню, приготовленному для дьявола и его ангелов. Иисус оставляет своих слушателей со следующими словами: «И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь вечную.» (Мф. 25:46). Когда мы рассматриваем эти отрезвляющие слова, важно иметь в виду то, как Матфей вводит учение Иисуса: «Когда же приидет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним, тогда сядет на престоле славы Своей» (стих 31). Этот Царь Иисус своим судом отправит нечестивых в ад и благословит праведников вечной жизнью.

**Библия завершается на аналогичной ноте.** В конце Откровения говорится: «Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его» (Откр. 22:12). Говорящий это - Иисус, который вернется и вознаградит Свой народ (и накажет нечестивых). Затем Иоанн произносит: «Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни» (Откр. 22:14). Здесь снова Писание провозглашает христиан «благословленными», исполненными радости, в конце. Почему? Потому что они были очищены кровью Агнца и, как результат, имеют «право на древо жизни». Дерево, являющееся образом вечной жизни с Богом, было в Эдемском саду и снова появляется в конце библейской истории. Адама и Еву изгнали из сада, чтобы они не вкушали от этого дерева и не жили вечно в греховном состоянии. В конце все грехи будут удалены от народа Божьего, и у них будет свободный доступ к дереву, что символизирует обильную жизнь (Откр. 22: 2).

**Возвращение Иисуса приносит радость.**

И Павел, и Иоанн говорят о непревзойденной радости искупленных. Как мы только что видели, Иоанн, после того, как он пишет про обещание Иисуса вернуться, говорит о блаженстве, ожидающем святых: «Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни» (Откр. 22:14 ). Послание Павла отражает ту же мысль. После восхваления Божьей благодати, которая приносит спасение, он обращает наше внимание на «явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа, Который дал Себя за нас» (Титу 2:11, 13-14). Апостол говорит о возвращении Искупителя. Как он описывает «явление» Христа? Это «наше блаженное упование» (стих 13). Надежда возвращения Господа и Спасителя снова наполняет христиан радостью, поскольку они ожидают вечного пребывания с ним.

**Возвращение Иисуса приносит Избавление**

Еще одно благо, которое Иисус приносит со своим возвращением - это избавление. Избавление имеет две формы. Во-первых, он избавит свой народ от любого гонения, которому они подвергаются. Павел ясно обозначает это в начале 2-го послания Фессалоникийцам: «Ибо праведно пред Богом - оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне» (1: 6-8). В тот день он «прославится во святых Своих и явится дивным в день оный во всех веровавших» (ст.10). Следующий отрывок говорит нам, почему. Во-вторых, Христос избавит Свой народ от вечного наказания. В начале своего первого письма к христианам в Фессалониках апостол с гордостью произносит свидетельство церкви в этом городе. Люди в прилегающих районах "сами они сказывают … как вы обратились к Богу от идолов, [чтобы] служить Богу живому и истинному и ожидать с небес Сына Его, Которого Он воскресил из мертвых, Иисуса, избавляющего нас от грядущего гнева.» (1 Фес. 1: 9-10). Поскольку воскрешение (и смерть) Иисуса дает спасение, когда он сойдет «с небес», он принесет окончательное избавление «от грядущего гнева» (стих 10).

**Возвращение Иисуса приносит Царство и наследство**

В том же послании об овцах и козлах, о которых говорилось выше, Иисус обещает еще больше благословения святым при своем возвращении. Прежде осуждения козлов, которые находятся слева от него, он дает утешение овцам, справа от него: «приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира» (Матф. 25:34). Здесь Иисус объединяет образы семьи и царства. Бог - наш Отец, и все, кто доверяет свое спасение Его Сыну, становятся Божьими детьми и обретают наследство. Бог также является Царем, как и его Сын, и удел сынов и дочерей Божьих – это «Царство, уготованное им от создания мира.» Мы знаем из других мест Писания, что окончательный компонент царства Божьего, наше наследие, есть не что иное, как новое небо и новая земля!

**Возвращение Иисуса приводит к вселенскому восстановлению**

Петр говорит о страданиях Иисуса своим слушателям в Иерусалиме, а затем предлагает им покаяться. Каковы результаты? Покаявшиеся слушатели познают прощение грехов и «времена отрады от лица Господа, и да пошлет Он предназначенного вам Иисуса Христа,

Которого небо должно было принять до времен совершения всего» (Деяния 3: 20-21). Возвращение Иисуса принесет много благословений для его народа, как мы уже видели. Это приведет к Божьему «совершению/восстановлению всего» в соответствии с пророческим предсказанием Ветхого Завета. И снова второе пришествие затрагивает тему нового неба и новой земли, предсказанные Исаией (65:17, 66: 22-23).

**Применение: Поклоняйтесь Иисусу Христу, воскресшему, вознесенному, царствующему Господу Славы; Тому, кто обязательно вернется!**

**Откровение 22:20** Свидетельствующий сие говорит: ей, гряду скоро! Аминь. Ей, гряди, Господи Иисусе!

1. Герман Бавинк, реформатская догматика: грех и спасение во Христе, т. 3 (Grand Rapids, MI: Baker, 2006), 418. [↑](#footnote-ref-1)
2. Роберт Мюррей Маккейн, *Memoir and Remains of the Rev. Robert Murray McCheyne*, Ed. Andrew A. Bonar (Edinburgh; London: Oliphant Anderson & Ferrier, 1894), 158. [↑](#footnote-ref-2)