# Систематическое богословие

## Тематические семинары Занятие 10

##

###### БИБЛЕЙСКАЯ ХРИСТОЛОГИЯ – ЛИЧНОСТЬ ХРИСТА (ЧАСТЬ i)

**МОЛИТВА**

**I. Вступление**

На прошлом занятии мы говорили о проблеме греха. В течение следующих четырех занятий мы будем наслаждаться славным решением проблемы греха, а именно Богочеловеком, Иисусом Христом, тем, кто пришел в этот мир, чтобы спасти грешников. Библейская христология состоит из двух основных частей: это изучение Личности и Труда Христа. Кто такой Христос (Его личность)? И что он сделал (Его труд)? Наша надежда и уверенность зависят от ответов на эти важные вопросы.

Итак, сегодня и на следующем занятии мы рассмотрим, кто такой Иисус Христос: во-первых, мы рассмотрим божественность Христа и практические следствия для нашей жизни; на следующем занятии мы рассмотрим человеческую природу Христа. На последующих занятиях мы обратим наше внимание на то, что Иисус сделал для нас Своей жизнью, смертью, воскресением, вознесением, небесным служением и триумфальным возвращением. Центр нашей веры и источник нашей надежды - это не вероучение, идея, опыт, церковь или философия. Это человек: Иисус Мессия. Знать его – это не только начало христианской жизни , это вся христианская жизнь. Как верующие, мы знаем Иисуса лично, а это значит, что христология имеет для нас практическое значение.

Когда мы рассуждаем на тему личности Христа, мы всегда должны помнить о той великой тайне, что с момента воплощения Иисус Христос был истинным Богом, и истинным человеком в одном лице. Он - личность, которая сочетает две природы. Писание учит, что: «**Иисус Христос был вполне Богом и в вполне человеком в одном лице и будет таким вечно**». Где мы видим это в Священном Писании? Начнем с божественной природы Христа.

Иисус Христос - истинный Бог. Учение Ветхого и Нового Заветов относительно Божественности Христа является убедительным. Если вы признаете авторитет Писания, то вы не можете пропустить тот факт, что Иисус Христос есть Бог.

**II. Божественность Христа в Ветхом завете**

В Евангелии от Луки 24 Иисус говорит своим ученикам по дороге в Эммаус, что Ветхий завет говорит о Нем. В Ветхом завете мы видим пророчества о Его пришествии и о Его триумфальном царствовании. Мы узнаем, как он с самого начала трудился, чтобы спасти Свой народ.

24:44 И сказал им: вот то, о чем Я вам говорил, еще быв с вами, что надлежит исполниться всему, написанному о Мне в законе Моисеевом и в пророках и псалмах.

Что мы видим в Ветхом Завете? А. **Сын Человеческий (Даниил 7: 9-10, 13-14, Матфея 9: 6, 12: 8, 19:28, 20:28, 25: 31-32)**

Во-первых, видение Даниила о Сыне Человеческом. В Даниила 7 мы находим славное описание небесного тронного зала, и в центре находится Господь, «Ветхий днями», который сидит на Своем престоле. Несколькими стихами позже, Даниил описывает другое видение, и на этот раз он видит другую фигуру, Сына Человеческого.

* **Даниил 7:13-14** "Видел я в ночных видениях, вот, с облаками небесными шел как бы Сын человеческий, дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему. И Ему дана власть, слава и царство, чтобы все народы, племена и языки служили Ему; владычество Его - владычество вечное, которое не прейдет, и царство Его не разрушится.

Здесь мы видим, как Сыну Человеческому поклоняются все народы и как Он правит в вечном Царстве. Кому еще это под силу, как не тому, кто является божеством? И кто этот Сын Человеческий? Иисус использовал этот титул по отношению к себе и учил в **Матфея 25: 31-32**: «Когда же приидет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним, тогда сядет на престоле славы Своей, и соберутся пред Ним все народы; и отделит одних от других, как пастырь отделяет овец от козлов». Вы можете увидеть, как слова Иисуса отсылают нас к Даниилу 7.

**Б. Сын Давидов (Бытие 49: 8-10, 2 Царств 7: 12-13, 16, Псалом 2: 6-7, Пс. 44, Псалом 71, Исаия 9: 6-7)**

Затем Ветхий Завет начинает говорить об ожидании пришествия Сына Давидова, который будет царствовать на престоле Давида вечно. Бог обещает это Давиду в 2-м Царств 7:13: «Он построит дом имени Моему, и Я утвержу престол царства его на веки.» И тем не менее этот долгожданный Сын описывается в терминах, которые безошибочно указывают на его божественную природу. Сам царь поет в Псалме 2: 7: «Господь сказал Мне: Ты Сын Мой; Я ныне родил Тебя». Итак, сын Давидов также является Сыном Божьим. Это может означать, что этот царь представляет Бога, как сына; но в других местах говорится о том, что это означает нечто большее. В **псалме 71** показано как заграничные цари, склоняющиеся перед этим царем, и люди из всех народов, благословляют его имя.

**Псалом 44:7-8** более явно описывает эту идею: «Престол Твой, Боже, вовек; жезл правоты - жезл царства Твоего. Ты возлюбил правду и возненавидел беззаконие, посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих». О Царе говорится как о «Боге». Евреям 1 говорит, что этот отрывок посвящен Иисусу.

Мы находим что-то подобное в **Исаии 9: 6-7** «Ибо младенец родился нам - Сын дан нам; владычество на раменах Его, и нарекут имя Ему: Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира. Умножению владычества Его и мира нет предела на престоле Давида и в царстве его, чтобы Ему утвердить его и укрепить его судом и правдою отныне и до века. Ревность Господа Саваофа соделает это.”

Итак, кто этот царь? Царственный сын Давида, который также является могущественным Богом. Его зовут Отец Вечности не в том смысле, что он Бог-Отец, но что он царь, который милостиво правит как любящий отец. Эта царская особа - Иисус Христос. Именно это означает имя Христос; это греческий перевод слова Мессия, что означает «Помазанный». **Римлянам 1: 2-3** Павел говорит, что Евангелие - это послание о Божьем «Сыне Своем, Который родился от семени Давидова по плоти, и открылся Сыном Божиим в силе, по духу святыни, через воскресение из мертвых, о Иисусе Христе Господе нашем.”

**III. Божественность Христа в Новом Завете**

Нарастающее крещендо ожидания божественного сына Божьего завершается в Новом Завете. Итак, давайте рассмотрим 6 способов, как Новый Завет передает идею о том, что Иисус является истинным Богом.

**1. Иисус Христос называется Богом и Господом (Матфея 1: 21-23, Луки 2:11, Римлянам 9: 5, Титу 2:13)**

Иоанн 1:1 говорит: “В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог.” Римл 9:5 называет Его “Христос по плоти, сущий над всем Бог.” Титу 2:13: “великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа.”

Также есть много случаев, когда слова, относящиеся к Богу [*Theos*] и Господу [*Kyrios*][[1]](#footnote-1) в греческом переводе Ветхого Завета [Септуагинты] применяются непосредственно к Иисусу. Возможно, один из самых поразительных примеров этого - Фил 2:11, где Павел говорит, что каждый язык «исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца». Здесь он цитирует Исаию 45:23 почти слово в слово. Тем не менее тот, кому поклонится всякое колено, и всякий язык клянется в верности в Исаии 45 - это не кто иной, как Яхве, Господь завета с Израилем. Для читателей писем Павла, погруженных в язык Ветхого Завета, смысл Филиппийцам 2 был более чем понятен: Иисус - Яхве![[2]](#footnote-2)

**2. Иисус Христос провозглашал себя Богом (Иоанна 8:58, 10:30)**

И, во-вторых, конечно, у нас есть утверждения Иисуса о самом себе. В Евангелии от Иоанна 8:58 есть его громкое заявление: «**прежде нежели был Авраам, Я есмь!**» Иудеи поняли, что он утверждает, что он Бог. «Я ЕСМЬ СУЩИЙ» - так Бог называл себя при разговоре с Моисеем. Они взяли камни, чтобы побить Иисуса, потому что их неверующие сердца почли это заявлением богохульным. Иисус приравнивал себя к Богу! Позже, в Иоанна 10:30, он говорит: «Я и Отец одно», и снова еврейские лидеры пытаются каменовать его. Почему? Стих 33: «Иудеи сказали Ему в ответ: не за доброе дело хотим побить Тебя камнями, но за богохульство и за то, что Ты, будучи человек, делаешь Себя Богом».

В-третьих, 3. **Иисус Христос показан как объект веры и доверия верующих (Иоанна 14: 1, 17: 3; 2 Кор.5: 15, Еф.3: 12: 5:23, Кол. 1:27; 1 Фессал 1: 3; 1 Тим. 1: 1)**

В Евангелии от Иоанна 14: 1 Иисус говорит: «веруйте в Бога, и в Меня веруйте». Это то, что делают верующие: они полагают все своё упование на Христа. 1 Фессал. 1: 3, Павел говорит о «терпении упования на Господа нашего Иисуса Христа». Иоанна 17: 3, вечная жизнь – это значит знать Иисуса Христа. Поскольку Ветхий Завет учит нас надеяться на Бога и доверять только Ему, из этого следует, что Иисус в качестве объекта нашей надежды действительно является божественным.

В-четвертых, 4. **Иисус Христос показан как объект поклонения в жизни верующего (Мф. 2: 10-11, 28:17, Иоанна 5:23, Фил.2: 9-11, Евр.1: 6, Откр. 5: 12)**

Иудаизм придерживался монотеистических взглядов, поэтому такое поклонение должно интриговать нас. **Матфея 2: 10-11** Увидев же звезду, они возрадовались радостью весьма великою, и, войдя в дом, увидели Младенца с Мариею, Матерью Его, и, пав, поклонились Ему; и, открыв сокровища свои, принесли Ему дары: золото, ладан и смирну.

**Иоанна 5:22-23**: «весь суд отдал Сыну, дабы все чтили Сына, как чтут Отца».

Теперь, вспомним Исаию 48:11 - Бог говорит: «славы Моей не дам иному». И все же, начиная с его рождения в Матфея 2 до тронного зала в Откровении, *Иисусу* поклоняются, воздают славу и честь. Это не богохульство или идолопоклонство. Это уместно, потому что Иисус есть Бог. Это приводит нас к следующему пункту.

**5. Иисус Христос описывается как Бог и как тот, кто совершает дела Божьи (Иоанна 1: 1-3, 14-18, Евреям 1: 1-4, Колоссянам 1: 15-20),** такие как создание вселенной, прощение грехов, и т.д.

**Иоанн 1:1-3, 14-18** “В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. 2 Оно было в начале у Бога. 3 Все чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть.” Итак, Иисус является Творцом.

**Евреям 1:1-4** “Бог, многократно и многообразно говоривший издревле отцам в пророках,

2 в последние дни сии говорил нам в Сыне, Которого поставил наследником всего, чрез Которого и веки сотворил. 3 Сей, будучи сияние славы и образ ипостаси Его и держа все словом силы Своей, совершив Собою очищение грехов наших, воссел одесную престола величия на высоте, 4 будучи столько превосходнее Ангелов, сколько славнейшее пред ними наследовал имя.” Иисус являет Бога и удерживает все творение.

**Колоссянам 1:15-20** Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари;

16 ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано; 17 и Он есть прежде всего, и все Им стоит. 18 И Он есть глава тела Церкви; Он - начаток, первенец из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство, 19 ибо благоугодно было [Отцу], чтобы в Нем обитала всякая полнота, 20 и чтобы посредством Его примирить с Собою все, умиротворив через Него, Кровию креста Его, и земное и небесное.

И наконец, **6. Предполагается, что Иисус Христос существовал всегда как вечный Сын Божий до Его воплощения (1 Кор 8: 6, 10: 4, 9; 2 Кор.8: 9, Гал 4: 4; Рим 8: 3, Кол. 1: 15-20, Фил 2: 6, 1 Тим. 1:15, 3:16, 2 Тим. 1: 9-10).**

Это важный момент, потому что он подчеркивает, что Бог Сын всегда существовал. Ситуация заключалась не в том, что Иисус, человек, каким-то образом стал Богом - скажем, благодаря своему чудесному рождению или удивительному крещению. Нет, все было наоборот: Бог, вторая личность Троицы, приобрел человеческую природу в дополнение к своей божественной природе. Воплощение является не вычитанием, а дополнением.

Мы видим это в отрывке из **Фил 2: 6-7**: «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; 7 но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек». Он не отложил свою божественность, но лишь статус и привилегию своего небесного положения. Или **2 Тим 1: 9-10**: Бог дал нам благодать «во Христе Иисусе прежде вековых времен, открывшейся же ныне явлением Спасителя нашего Иисуса Христа, разрушившего смерть и явившего жизнь и нетление через благовестие».

В этих отрывках Павел не пытается продемонстрировать предсуществование Христа. Павел приводит доводы в пользу чего-то другого на основе общепринятой веры во Христа как вечного Сына Божьего. Другими словами, он не доказывает существование Христа. Он доказывает нечто другое, основываясь на этом. Вот насколько фундаментальной является эта истина.

Итак, Писание совершенно ясно утверждает: Иисус Христос есть Бог. Этот список может помочь вам запомнить то, что Писание говорит о божественности Христа:

* Иисус Христос почитаем как Бог (ему поклоняются).
* Иисус Христос обладает атрибутами Бога (святой, праведный, всемогущий)
* Иисус Христос носит имена Бога (Господь, Бог, Альфа и Омега)
* Иисус Христос совершает дела, которые совершает Бог (прощает грех, воскрешает мертвых, создает мир)
* Иисус Христос восседает на престоле Божьем

**Есть какие-либо вопросы или комментарии?**

**IV. Халкидонское вероисповедание**

Как вы можете себе представить, вопрос о том, что Иисус имеет как божественную, так и человеческую природу в одной личности, привел к размышлениям (и восторгу!) многих богословов на протяжении многих веков. Мы верим в это, потому что это является очевидным учением Писания. На следующем занятии мы будем рассматривать истинную человеческую природу Иисуса. А сейчас, рассмотрев его божественность, полезно взглянуть на ключевое историческое утверждение о его божественной и человеческой природе. Это называется халкидонским догматом 451 г.н.э, и он есть в ваших распечатках. Верующие в Библию христиане согласились с этим утверждением, потому что они признали, что учение о личности Христа является чрезвычайно важным. Если вы заблуждаетесь по поводу личности Иисуса, то все остальное учение Писания распадется. Это утверждение обобщает учение Библии, и именно поэтому оно выдержало испытание временем. Чтобы помочь вам разобраться в нем, я выделил высказывания о божественной природе Христа жирным шрифтом. Высказывания о его человеческой природе выделены курсивом. Все остальное в обычном шрифте. Мы не собираемся подробно останавливаться на нем, но я хочу, чтобы вы его могли прочесть.

“Итак, следуя святым Отцам, все мы единогласно учим, что Господь наш Иисус Христос есть один и тот же Сын, один и тот же **совершенный по Божеству** и совершенный по человечеству, **истинный Бог** и *истинный Человек*, один и тот же, состоящий из словесной (разумной) души и тела, **единосущный Отцу по Божеству** и *тот же единосущный нам по человечеству*, *подобный нам во всем, кроме греха*; **рожденный от Отца прежде веков по Божеству**, но *Он же рожденный в последние дни ради нас и нашего спасения от Марии Девы и Богородицы по человечеству*; один и тот же Христос, Сын, Господь, Единородный, познаваемый в двух природах (εν δύο φύσεσιν) неслиянно, неизменно, нераздельно, неразлучно; различие Его природ никогда не исчезает от их соединения, но свойства каждой из двух природ соединяются в одном лице и одной ипостаси (εις εν πρόσωπον και μίαν υπόστασιν συντρεχούση) так, что Он не рассекается и не разделяется на два лица, но Он один и тот же Сын Единородный, Бог Слово, Господь Иисус Христос; такой именно, как говорили о Нем пророки древних времен и как Сам Иисус Христос научил нас, и как передал нам Символ Отцов.[[3]](#footnote-3)

Я не буду подробно разбирать это утверждение. Вы можете изучить его самостоятельно - это будет очень полезно. Я лишь скажу, что термин «Богородица» может показаться непонятным, но это просто означает, что Мария родила Бога-Сына, который принял человеческую природу. Это не значит, что Мария сверхчеловек или достойна поклонения. Прежде чем двигаться дальше, **есть вопросы?**

**V. Важность и величие Божественности Христа**

Я поделился этим вероисповеданием с вами не потому, что в нём много богословских слов, а потому, что божество Христа является исключительно важным и величественным. Когда мы правильно понимаем личность Христа, это должно вызывать у нас радость, уверенность и поклонение. Почему Божественность Христа имеет такое важное значение? Вот три причины.

**1. Божество Христа имеет значение для откровения.**

Бог не просто послал нам пророка, гонца или пресс-секретаря. Он не просто дал нам книгу. Он дал нам самого себя. Как бы вы себя чувствовали, если бы кто-то появился на пороге вашего дома с посланием от президента? А что, если бы вы открыли свою дверь и там был сам президент?

Этот момент должен придавать нам уверенности. Нам не нужно задумываться о том, каков Бог, действительно ли Он милостив или сострадателен. Евреям 1: «Бог, многократно и многообразно говоривший издревле отцам в пророках, 2 в последние дни сии говорил нам в Сыне». Иоанна 1:18: «Бога не видел никто никогда; Единородный Сын, сущий в недре Отчем, Он явил.» Нам бывает трудно представить Бога – на моей ли стороне Бог? Мне нравится то, как говорит Майкл Ривз: «Несмотря на все наши сны, наши мрачные и пугающие представления о Боге, *нет Бога на небесах, который бы отличался от Иисуса* ... «Видевший Меня видел Отц », - говорит он (Иоан. 14: 9). Бог не может быть другим». [[4]](#footnote-4) Если вы хотите познать Бога, обратитесь к Иисусу Христу. Он - Бог во плоти.

**2. Божественность Христа имеет важное значение для спасения.**

Послание Библии состоит в том, что ни один человек не может достичь спасения сам. Спасение принадлежит Господу, говорится в Ионе 2: 9. Сам Бог достигает этого спасения, и он делает это в лице своего Сына. В удивительной фразе из Деяний 20:28 Павел учит, что Бог приобрел церковь «своей кровью». Кровь простого человека, вряд ли могла искупить миллионы других. Кол. 1: 19-20: «ибо благоугодно было [Отцу], чтобы в Нем обитала всякая полнота, 20 и чтобы посредством Его примирить с Собою все, умиротворив через Него, Кровию креста Его, и земное и небесное». Только Богочеловек мог послужить совершенным посредником между человеком и Богом (1 Тим. 2: 5). Иисус не просто умер, показав хороший пример. Он умер в качестве безгрешной жертвы, «Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных, быв умерщвлен по плоти, но ожив духом» (1 Пет. 3:18). Его воскресение доказывает его божественность - как учит Евр 7:16, Иисус - наш первосвященник «по силе жизни непрестающей».

Это означает, что у грешных повстанцев, подобных нам, есть уверенная и постоянная надежда. Наше спасение не приходит благодаря высшему сознанию, позитивному мышлению, религиозности, пяти столпам ислама или восьмому пути буддизма, которые предполагают, что люди могут выйти из бедственного положения при помощи дисциплины и посвященности. Сам Бог совершает и гарантирует наше искупление. Это наша единственная надежда! Доверяйте Христу, и вы никогда не будете разочарованы.

**3. Божество Христа имеет важное значение для христианской жизни.**

Наше спасение - это не какая-то сделка, чтобы избежать ада. Это трансформация того, кем мы являемся. Мы переходим от состояния, когда нашим представителем является Адам, к состоянию соединения с Христом. «Иисус Христос в вас», Павел говорит Коринфянам (2 Кор 13: 5)! Христос пребывает в нас своим Духом, и именно поэтому мы можем жить таким образом, как это угодно Богу. Римлянам 8:10: «А если Христос в вас, то тело мертво для греха, но дух жив для праведности». Итак, не опускайте руки, если вы изо всех сил пытаетесь побороть грех и искушение. Когда вы родились свыше, вы стали новым человеком, наполненным силой Духа Иисуса. Грех не является неизбежностью для христианина. Он уже не характерен для нас. Христос - наш, а мы - его.

**VI. Заключение: знать Христа и восхищаться Им**

Что мы можем вынести из сегодняшнего занятия? Во-первых, мы должны стремиться узнавать Христа! Пребывать в нем. Слушать его Слово. Джон Оуэн сказал: «Ты не любишь Его потому, что ты не знаешь Его». Жан Кальвин писал: «Христос изобилует богатым запасом всякого рода блага, давайте будем пить от этого источника и ни от какого-то другого.”[[5]](#footnote-5)

Мы должны восхищаться Иисусом Христом как Богом! Как говорит Павел в 2 Кор. 4: 6 - Бог зажег свет в наших сердцах, и этот свет является «познанием славы Божией в лице Иисуса Христа». Нет более превосходной красоты, нет большей славы, нет лучшей любви, чем его. Он сияет несравненной красотой. Он наш Пророк, Священник и Царь, сияние славы Божией: достойный поклонения, благоговения, удивления и привязанности. Он возвышенный и вознесённый, но он смирился, пойдя на крест. Он взял наши грязные одежды и одел нас в его сверающую праведность. И однажды он вернется, и мы воссядем с ним за столом на Брачном пиру Агнца. Очищенная и сияющая Невеста с ее славным, любящим, верным, божественным Женихом.

Есть вопросы?

**МОЛИТВА**

1. Kyrios можно использовать для обозначения «хозяина», но также оно использовалось для перевода еврейского слова YHWH. [↑](#footnote-ref-1)
2. Другой классический пример - ссылка Марка на Исаию 40: 3 в Марка 1: 3. [↑](#footnote-ref-2)
3. «Совершенный» означает полноценный во всех отношениях. «Единосущный» означает наличие такой же сущности. «Неслиянно» означает не смешиваясь, отсутствие беспорядка. «Рожденный» определить труднее, но его можно выразить другими словами, такими как «до всех веков», показывающими, что Христос был вечен и не был создан в какой-то момент истории. [↑](#footnote-ref-3)
4. Майкл Ривз, «Радоваться во Христе» (Даунерс Гроув, Иллинойс: IVP Academic, 2015), 14. [↑](#footnote-ref-4)
5. Джон Кальвин, Институты христианской религии, транс. F. L. Battles (Philadelphia: Westminster, 1960), 2.16.19. [↑](#footnote-ref-5)