Систематическое Богословие

Занятие 1

Вступление – Больше всего нас характеризует то, что мы верим о Боге

Введение в Систематическое богословие

Молитва

# Введение в систематическое богословие

## Вступление

## Сначала я хотел бы понять кто у нас присутствует здесь. Это первый семинар для всех? Кто из вас первый раз на семинаре по систематическому богословию? Кто-нибудь читал литературу по систематическому богословию раньше? (Приведите примеры, например, Грудем, Спраул, *Познание Бога* Пакера и т. д.)

## Что такое систематическое богословие?

## Наше слово «богословие» (или теология) происходит от двух греческих слов, *theos*, что означает «Бог», и *logos*, что означает «слово» или «послание». Когда мы говорим о *систематическом* богословии, мы имеем в виду упорядоченное изучение Бога по логическим и тематическим разделам.

## Например, что Библия говорит о сотворении? Практика систематического богословия состоит в том, чтобы собрать все тексты, которые касаются творения, истолковать их в пределах более широкой сюжетной линии Писания, а затем обобщить их верным и последовательным образом. Если вы посмотрите на обратную сторону своих распечаток, вы увидите схему наших занятий и темы, которые мы обсудим вместе. (пройдитесь по ним кратко)

## Для чего нужно изучать систематическое богословие?

### Для Славы Божьей

Бог прославляется, когда мы стремимся познать Его (Филиппийцам 1: 9-11). Поэтому цель изучения богословия – это лучше узнать Бога и продолжать узнавать, как угождать Ему. 1 Иоанна 2: 3 говорит: «А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его заповеди.”

### Чтобы совместно отображать Христа

Как тело Христово, мы изучаем богословие, чтобы церковь могла быть точным отражением Бога в мире. Когда само понятие истины ставится под сомнение, церковь должна быть готова «ответить, когда вас спрашивают о вашей надежде». Поскольку именно через нас, через церковь, говорит Павел в Ефесянам 3, «многообразная мудрость Божья должна теперь открыться начальствам и властям на небесах через Церковь» (Еф. 3.10).

### Для личного освящения и роста

В личном плане мы должны изучать богословие, чтобы мы могли освящаться и возрастать в знании и вере. Мы не хотим знать о Боге лишь поверхностно. Нет, мы действительно хотим познать Бога лично и иметь отношения с Ним. «Начало мудрости - страх Господень» (Прит.1: 7). (Прочтите первый параграф, стр. 13, Руководство по богословию, Дэгг)

Истина подпитывает поклонение. Богословие стимулирует доксологию (славословие). Если наше поклонение кажется поверхностным, не плохо было бы задаться вопросом - может быть, это потому, что поверхностно наше богословие? Без богословия нет топлива, чтобы разжечь огонь нашего поклонения. Стойкость не приходит от поиска искр (оратора-мотиватора или от классной новой конференции, или от отличного звука музыки). Стойкий огонь веры приходит от наполнения души Божьим Словом. То, что нужно народу Божьему больше всего — это понимать величие Бога!

### Доктрины важны

И наконец, мы должны изучать богословие, потому что доктрины имеют важное значение. Быть учеником – это не просто однажды принять решение. Послушайте слова Иисуса в Евангелии от Иоанна 8:31: «если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики». Мы не можем просто придумать каков, по нашему мнению, Бог, или воображать, что Ему угодно. Если бы мы это сделали, то скорее всего Он был бы похож на нас. Возможно, именно поэтому Павел предупреждает Тимофея, что «будет время, когда здравого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням.» (2 Тим. 4: 3-4).

Искушение для падшего человека состоит в том, чтобы начать относиться к богословию как к фуршету. Но Библия не дает христианину права выбирать, в какие библейские доктрины он хочет верить. Библия говорит об аде, поэтому нам нужно знать об аде. Библия говорит об избрании, поэтому нам нужно знать все, что Писание говорит об избрании.

Доктрины имеют значение не только в том смысле, что нам нужно придерживаться учения Иисуса, но и в том, что также необходимо прояснить, чему Иисус и Библия НЕ учат. Совместим ли мормонизм с христианством? Обещает ли Бог своим последователям материальное благополучие? Эти вопросы имеют значение!

Итак, почему мы изучаем систематическое богословие? Мы изучаем его для (1) Божьей славы; (2) чтобы совместно отображать Христа другим людям; (3) для личного освящения и роста; и (4) потому что доктрины важны.

Разобрав, почему нам нужно изучать систематическое богословие, давайте взглянем на некоторые ключевые особенности систематического богословия.

Систематическое богословие - основные характеристики

### Основано на Писании

Систематическое богословие должно обладать несколькими ключевыми характеристиками. Во-первых, оно должно иметь *библейское обоснование*.

В конечном счете, любое мировоззрение призывает к некому правилу, стандарту, суждению для определения того, что истинно. Когда дело доходит до вопросов богословия, таким правилом должна быть Библия.

Это является принципиальным для этого занятия, но знайте, что многие не согласятся с этим утверждением. Римский католицизм, например, утверждает, что учение Церкви обладает авторитетом, если не больше, то по крайней мере, наравне с авторитетом Библии.

«Модернист» превозносит разум над откровением. Они утверждают, что «надлежащим основанием для веры во что-то является не тот факт, что Библия или традиция утверждает это, а то, что разум и совесть одобряют это» (Пакер, *Фундаментализм и Слово Божье*, стр. 50-51)

А «постмодернист» отрицает саму способность утверждать абсолютные истины. Нет Автора (заглавная A), который определяет смысл и порядок в мире. Таким образом, нет какой-то *одной* единственной истории, которая бы определяла наше существование, ни цельного единого библейского повествования, от сотворения до искупления. Скорее, у каждого из нас есть наши собственные термины, опыт и одинаково жизнеспособные версии истины. Для «постмодерниста» бессмысленно обращаться к универсальным истинам или «правильности» одной религии в ущерб другой.

Но учение *этой* церкви состоит в том, что *только* Библия является вдохновенным и непогрешимым Словом Божьим, окончательно и полностью авторитетным для веры и жизни. Мы поразмышляем над тем, почему мы так считаем через несколько минут.

Итак, во-первых, библейское богословие должно иметь библейское обоснование

### Исторически обусловлено

Во-вторых, наше систематическое богословие должно быть *исторически обусловлено*. Это не значит, что традиции занимают одно место с Библией. Но это означает, что мы не изучаем богословие в вакууме. Мы стоим на плечах гигантов. История многому может научить нас, а современные евангельские христиане часто забывают об этом.

### Привязка к контексту

В-третьих, наше систематическое богословие должно быть увязано с контекстом. Мы не должны изучать систематическое богословие в стерильной лаборатории. Оно не должно быть холодным, сухим и стерильным. Прочтите о примере Павла в Афинах из Деяний 17. Мы должны применять учение Библии к актуальным проблемам нашего времени. Что значит быть мужчиной или женщиной? Есть ли вообще такая вещь, как истина? Как мы определяем, что такое жизнь? ... Оно имеет последствия для всего, начиная с того, что мы думаем о совместных общежитиях до генной инженерии.

### Доказано жизнью

Наконец, нам следует, и мы должны жить согласно нашему систематическому богословию. Мертвая ортодоксия не является истинной ортодоксией. Помните церковь в Сардисе из Откровения 3:1, апостол Иоанн написал: «*ты носишь имя, будто жив, но ты мертв. Бодрствуй*». Они были обвинены в том, что не жили в соответствии с живым словом, которое они получили. Поэтому, если вы выйдите после этого занятия и в вас ничего на всколыхнулось, ваша душа не получила вдохновения, и ваша жизнь не меняется – значит вы не занимаетесь систематическим богословием независимо от того, сколько бы у вас не было знаний в голове. Истинное богословие - это живое богословие. Оно должно укреплять нашу веру и придавать нам уверенности.

Итак, мы хотим убедиться в том, что любое систематическое богословие, которое мы изучаем, (1) основано на Библии, (2) исторически обосновано, (3) связано с контекстом и (4) доказано нашей жизнью.

*Комментарии или вопросы?*

# Учение о Слове

## Введение

## Обратимся теперь к первой теме наших занятий - доктрина Слова. Здесь мы увидим, почему мы считаем, что только Библия, *sola scriptura*, как говорили реформаторы, должна иметь для нас наивысшую власть, когда дело касается христианской веры.

## На протяжении всего нашего курса мы будем придерживаться двух предположений или предпосылок: (1) есть Бог (триединый, как суверенный, так и личностный); и (2) Он говорит или открывает себя нам.

## И это не какая-то уловка. Каждое мировоззрение начинается с предпосылок или целой цепочки из них. Для эмпириста предпосылка заключается в том, что наш мир является закрытым ящиком, мы можем только знать то, что можем потрогать, попробовать на вкус, почувствовать, и что наши чувства – это надежные путеводители. Для рационалиста - это то, что нам дан набор врожденных идей (либо потому, что мы рождаемся с ними, либо потому, что наша душа уже существовала ранее), а знание приходит, когда мы задействуем разум в отношении этих мыслей.

Для христианина предпосылка - это то, что Он есть, и Он не хранит молчание (знаменитое заглавие Фрэнсиса Шеффера). То, что Бог существует и говорит, на самом деле является одним из основных способов, как Библия разграничивает истинного Бога и всех других ложных богов (ниже – 3 Царств 18.24, Пс 114.6, Авв 2.18-20).

Вспомните про Илию, который вызвал пророков Ваала на дуэль и наблюдал, как истинный Бог послал огонь на яму с водой, а поддельный бог Ваала так ничего и не ответил.

Или псалмопевец в Псалме 113, который говорит: «А их идолы - серебро и золото, дело рук человеческих. Есть у них уста, но не говорят; есть у них глаза, но не видят».

Когда мы говорим о слове Божьем, мы не просто подразумеваем Библию. Библия - это *написанное* слово Божье. Слово Божье также подразумевает силу, посредством которой Бог совершает все согласно Своей воли (Еф. 1.11), включая сотворение (Быт 1.3: Ин 1.3). Это Его личное присутствие в своем создании. Павел пишет в Послании к Римлянам 10, что «*Близко к тебе слово, в устах твоих и в сердце твоем*» (Рим. 10.6-8). Бог раскрывается в Своем Слове. Поэтому, повиноваться слову Божьему значит повиноваться Богу, презирать Его слово — значит презирать Его (Ис. 66,2).

Мы могли бы даже сказать, что слово Бога, или Его речь, является одним из Его атрибутов. Он - говорящий Бог. Это не значит, что Библия необходима для Его бытия, но она необходима для общения. В триедином Боге есть общение. Точно так же Богу не нужно было что-то создавать, чтобы быть Создателем, ему не нужно говорить с нами, чтобы доказать, что он способен к общению. Мы принимаем это как должное, но речь - это дар Бога нам.

И одна из ключевых форм, которую обретает откровение ... - это Писание, особое откровение Бога в письменном виде.

Итак, мы начинаем с предпосылок о том, что (1) есть Бог и что (2) Он говорит или открывает себя нам ...

## **Библия как наш авторитет**

## Но откуда мы знаем, что Библия является авторитетным Словом Бога к его народу? Достаточно ли нам одного лишь 2 Тим 3.16: «*Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности*?» Нет! Мысль о том, что Библия — это авторитетное слово Бога пронизывает все Писание. Дело не ограничивается только одним или двумя стихами.

### Ветхий Завет

Возвращаясь к Ветхому Завету, мы видим, что вера древнего Израиля основывалась на авторитете написанного слова. Нам не нужно идти дальше десяти заповедей, которые Бог написал сам, на двух каменных скрижалях.

Моисей пишет в Втор. 5:22: «*Слова сии изрек Господь ко всему собранию вашему на горе из среды огня, облака и мрака громогласно, и более не говорил, и написал их на двух каменных скрижалях, и дал их мне*.» (Второзаконие 5:22)

Вступая в заветные отношения с Израилем, Бог дал людям свое Слово. И по мере того, как разворачивается история искупления, Бог последовательно возвращает своих людей к своему Слову Завета (см. Втор 32).

И куда это Слово помещено? В самое священное место, в Ковчег Завета. Почему? Потому что оно пришло непосредственно от Бога!

Остальные писания Моисея и более поздние пророческие писания всегда считались не менее божественными, не менее истинными словами Бога, чем слова, которые Бог написал своей собственной рукой. Тот факт, что человек написал эти слова, никогда не влияло на понимание того, что их авторитет и вдохновение исходили от Бога (Римлянам 3: 2, Деяния 4:25, 28:25, Евр.3: 7, 8: 8, 10:15). Слова «*Так говорит Господь*», исходившие от пророка, приравнивались к словам самого Бога.

### Новый Завет признает полномочия Ветхозаветных Писаний

Новый Завет согласен со свидетельством о божественном авторитете Ветхого Завета. Сам Иисус относился к Писаниям Ветхого Завета как к обладающим абсолютным авторитетом. В Нагорной проповеди мы читаем, что Иисус не пришел, чтобы нарушить Закон или Пророков (то есть весь Ветхий Завет) или исправить их, но исполнить их (Мат. 5.17). Иисус высоко ценит Писания Ветхого Завета!

Иисус рассматривал аргументы из Ветхого Завета как обладающие властью. В Евангелии от Иоанна 10:35 Иисус утверждает, что «*не может нарушиться Писание*», имея в виду Ветхий Завет. Когда Иисус говорит: «*Написано*», обсуждение на этом заканчивается. Хорошим примером этого является тот момент, когда Иисус цитирует Второзаконие дьяволу, проходя через искушения в пустыне.

Кроме этого, Сам Иисус соблюдал Писания. Нам говорится, что он жил совершенной жизнью согласно Ветхозаветным Писаниям. Согласно его собственным свидетельствам, даже его смерть на кресте произошла потому, что «*надлежит исполниться всему, написанному о Мне в законе Моисеевом и в пророках и псалмах*.» (Лк. 24.44)

### Новый Завет говорит о своем авторитете наравне с Ветхим Заветом

Но Новый Завет не только свидетельствует о полномочиях Ветхого Завета, но также признает и свой собственный авторитет наравне с Ветхим Заветом. Так, в Матфея 28 Иисус говорил с учениками после своего воскресения и помазал их, чтобы они следовали Его учению. В Иоанна с 14 по 16 главы Иисус обещает послать ученикам Святого Духа, который напомнит им о том, чему Он учил их в ходе своего служения, и наставит их на всякую истину, включая учение, которое Иисус не преподал им во время земного служения, потому что оно было больше, чем могли бы вместить ученики. (См. Также 1 Кор. 2:13 и Иоанна 16: 12-15)

Ученики хорошо это понимали. В 2 Петра 3:16 Петр говорит о писаниях Павла, что: «он говорит об этом и во всех посланиях, в которых есть нечто неудобовразумительное, что невежды и неутвержденные, к собственной своей погибели, превращают, как и прочие Писания...» Послания апостола Павла приравниваются к Писанию.

В I Тимофею 5:18 Павел говорит: «Ибо Писание говорит ...», а затем цитирует Второзаконие и Евангелие от Луки, которое не было написано апостолом, но было явно одобрено и подтверждено теми апостолами, которые еще были живы.

Безошибочным является то, что Ветхий и Новый Заветы свидетельствуют о том, что Писания являются авторитетным откровением Бога для его народа. Библия дается нам как нечто единое, а это означает, что мы не должны выбирать из неё только то, что нам нравится (например, Томас Джефферсон). Если это слово Бога, мы не должны возвышаться над ним, определяя, что мы будем и что не будем принимать, но мы превозносим его, будучи теми, кто призван смиренно подчиняться ему.

## Канон Писания

Но встает вопрос о том, какие писания представляют собой авторитетное откровение Бога? Это вопрос канона. Канон - это греческая транслитерация семитского слова, означающее «тростниковый шест», «правило» или «стандарт».

Этой теме присущ целый ряд вопросов. Во-первых, откуда у нас эти 66 книг? Этот исторический вопрос заполняет эфир History Channel и др., где история Библии превращается в какую-то сомнительную политическую драму с закулисными сделками, чтобы заполучить или скрыть ту или иную книгу и т. д.

Но есть и более богословские вопросы. Какова связь между каноном и властью? Что было первым? А именно, сами книги обладали неотъемлемым авторитетом, который канон просто признал, или Церковь создала канон, и, таким образом, придавала авторитет книге, помещая ее в состав канона? Или другой вопрос: является ли канон окончательным? Если да, то почему?

Эти вопросы мы начнем рассматривать на следующей неделе. **Помолимся.**