****

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 26: Аггей, Захария и Малахия**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Добро пожаловать на последнее занятие семинара по обзору Ветхого Завета! Но на самом деле мы только лишь на полпути к нашей цели. Наша цель - увидеть свет познания славы Божьей перед лицом Иисуса Христа, и только в Новом Завете этот свет сияет наиболее ярко. И все же слава Христа сияет по-другому в Ветхом Завете, не так ли? Возможно, менее ярко, но более рельефно. Знание этого исторического фона имеет решающее значение для полного понимания Нового Завета. Итак, сегодня мы закончим обзором книг Аггея, Захарии и Малахии (последние три из малых пророков). Хочу предупредить вас, что несмотря на удивительные картины окончательного Божьего восстановления эти книги содержат и довольно удручающие темы. Как мы уже говорили, очевидно, что, когда изгнанники вернулись в свою землю, ничего не изменилось. Духовное пленение продолжается. Аггей обвиняет людей в том, что они ошибочно расставили свои приоритеты. Захария описывает значительные социальные грехи. Малахия указывает на порочное учение, развод, лицемерие и безнравственность как в жизни священников, так и в народе. Физический плен закончился, но духовный плен продолжается. Что же нам делать? Начнем с книги Аггей.

**Аггей**

**Контекст**

**Кто-нибудь помнит первоочередную задачу для евреев после их возвращения из Вавилона?** [Восстановление храма] Да! Два года спустя, в 536 году до нашей эры, они начали это восстановление. Затем мы увидели в книге Ездры, что, преодолев некоторое сопротивление со стороны своих соседей, они возобновили это восстановление в 520 году и закончили четыре года спустя. Но это не полная история[[1]](#footnote-1). Что произошло во время этого 16-летнего промежутка? Сопротивление со стороны окружающих народов помешало восстановительным работам по всему Иерусалиму. Поэтому, когда проблема была решена, и люди смогли возобновить работы, они занялись восстановлением своих собственных домов вместо восстановления храма. Это контекст для книги Аггея. Посмотрите на **главу 1, стих 4.**

«а вам самим время жить в домах ваших украшенных, тогда как дом сей в запустении?»

Затем **стих 5** дает нам представление об искупительно-историческом контексте.

“Посему ныне так говорит Господь Саваоф: обратите сердце ваше на пути ваши.

6 Вы сеете много, а собираете мало; едите, но не в сытость.”

У людей есть прекрасная возможность восстановить храм. Подумайте о том, что он значит для их веры и Божьего плана искупления! Но они просто говорят: «Ну, это может и подождать. Лучше мы потратим свое время и деньги на собственные дома». Поэтому Яхве говорит им: «Обратите сердце на пути ваши». Другими словами, посмотрите, что ваши действия говорят о вас. Люди, возможно, вернулись из Вавилона, но их сердца все еще находятся в плену. Возможно, угнетение мирского врага и закончилось. Но угнетение греха и эгоизма осталось.

**Тема**

Давайте рассмотрим тему книги Аггея и то, что Яхве делает в этот момент в искупительной истории:

*Яхве обращает сердца Своих людей к поиску Его славы и угождению Ему в восстановлении Его храма, который служит образом большей славы грядущего храма последнего времени.*

Обращение сердец народа особенно хорошо заметно в сравнении с их прежним стремлением угодить собственным эгоистичным желаниям восстановить собственные дома. Здесь мы видим образ Христа, в отношении как измененных сердец, так и храма. Изменившиеся сердца людей предвещают день, когда все народы Бога будут иметь новые сердца, как об этом пророчествовал Иеремия (см. 31: 31). И храм указывает на более совершенное присутствие Бога в жизни людей.

**Первое послание**

Итак, давайте перейдём к тексту. Книга Аггея в целом разделена на четыре послания. Первое - проповедь Аггея для народа. Посмотрите на **стихи 7-8:**

“Так говорит Господь Саваоф: обратите сердце ваше на пути ваши. 8 Взойдите на гору и носите дерева, и стройте храм; и Я буду благоволить к нему, и прославлюсь, говорит Господь.”

Яхве говорит им сначала подумать, а затем действовать. Обратите внимание также, Яхве говорит, что их мотивацией должна быть Божья слава и стремление угодить Ему. В последнее время они лишь угождали себе и прославляли себя. Это относится и к нам. Помните повеление Иисуса о том, чтобы наш свет сиял перед всеми людьми, чтобы они могли видеть наши добрые дела и прославляли не нас, но нашего Отца на небесах (Матфея 5:16).

Слава Богу, пророчество Аггея было встречено покаянием, а 23 дня спустя (1:15) начинается работа над храмом.

Второе послание Аггея произносится менее чем через месяц, октябрь 520 года до н.э., когда отмечался Праздник кущей. Тот же праздник, во время которого было посвящение храма Соломона. К этому времени было понятно, что этот храм не будет похож на храм Соломона. Второе обращение Аггея к народу, глава 2. Бог, как будто сыплет соль на рану. Стих 3: «кто остался между вами, который видел этот дом в прежней его славе, и каким видите вы его теперь? Не есть ли он в глазах ваших как бы ничто?»

Почему Яхве это указывает на это? Перейдите к шестому стиху.

 **6** Ибо так говорит Господь Саваоф: еще раз, и это будет скоро, Я потрясу небо и землю, море и сушу, 7 и потрясу все народы, и придет Желаемый всеми народами, и наполню дом сей славою, говорит Господь Саваоф. 8 Мое серебро и Мое золото, говорит Господь Саваоф. *9 Слава сего последнего храма будет больше, нежели прежнего*, говорит Господь Саваоф; и на месте сем Я дам мир, говорит Господь Саваоф.

Удивительно! Когда Его народ смотрит на это жалкое подобие храму, Бог говорит, что он будет не только соответствовать храму Соломона, но даже превзойдет его! Это так характерно для последних пророков. Реальность кажется такой удручающей и даже болезненной. А обещания становятся все более грандиозными. Что происходит? Подождите до четвертого послания.

Третье послание, стих 10-19 второй главы, начинается с вопроса о Торе и заканчивается ободрением для народа. Суть решения вопроса на основании закона какие действия освящают и какие оскверняют заключается в том, что святость не «заразна». То есть, только потому что народ трудился над восстановлением храма не делало людей святыми. Но нечистота была заразной. То есть, нечестие среди народа оскверняло храм. Это напоминание о том, что состояние их сердец было важнее, чем их действия. Конечно, именно в Иисусе мы видим, как это изменилось. Когда он прикасается к чему-то нечистому - будь то проказа, злой дух или даже мертвое тело – происходит обратный процесс и его прикосновение исцеляет, освобождает и воскрешает. Но вернемся к Аггею. Третье послание заканчивается в стихе 19 ободрением, которое в конечном счете указывает на Христа. Хотя время после возвращение из пленения до сих пор было не лёгким, с этого момента, когда приоритеты восстановлены, Бог благословляет их.

Это приводит нас к последнему посланию книги, 2: 20-23. Когда этот храм превзойдет храм Соломона? Стих 23.

“В тот день, говорит Господь Саваоф, Я возьму тебя, Зоровавель, сын Салафиилев, раб Мой, говорит Господь, и буду держать тебя как печать, ибо Я избрал тебя, говорит Господь Саваоф.”

Зоровавель, если вы помните, был управляющим Иерусалима в это время. Итак, вопрос в том, будет ли этот великий новый храм построен при *нем*? Или он является символом чего-то большего в будущем. Откуда мы знаем, что подразумевает Аггей? Кто-нибудь помнит, какой знаменитый израильтянин был предком Зоровавеля? [Давид]. Правильно. Чтобы понять, что здесь происходит, нам нужно вспомнить Иеремию 22: 24-25. Там Бог описывает предка Зоровавеля Иехонию как перстень, который он снимет и отбросит. Итак, это обещание в Аггее относится не столько к самому Зоровавелю, сколько к его роду. Их положение в Божьих обетованиях восстановлено. Все эти старые пророчества о Давиде и о великом Сыне Давида все равно будут исполнены через род Давида. Род Зорововеля. Мы знаем, что этот великий Сын - это, Господь Иисус Христос. Аггей говорит, что этот великий храм, больше, чем все предыдущие, будет построен в дни избранного слуги Яхве, Иисуса. Как мы знаем из Нового Завета, храм который возводит Яхве через своего Сына – это не храм из камня, а храм из народа. Павел говорит, что «Мы храм Бога живого» (2 Коринфянам 6:16). Петр говорит, что Христос является главным краеугольным камнем, и «приступая к Нему, камню живому, человеками отверженному, но Богом избранному, драгоценному, 5 и сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом» (1 Петра 2: 4-5). Яхве - строитель. Иисус – это основание, мы камни, и наша цель, как храма Бога, приносить славу Богу.

Поэтому Аггей поощряет работу над храмом в его нынешнем контексте. Но помимо этого он указывает на окончательное выполнение этой работы - Бог возводит свой новый храм - больше, чем храм Соломона - церковь Божью через сына Соломона, Иисуса Христа.

**[ВОПРОСЫ]**

**ЗАХАРИЯ**

**Контекст.**

Книга Захарии имеет тот же исторический контекст, что и книга Аггея. Захария начинает свою проповедь всего через несколько месяцев после того, как это делает Аггей и продолжает пророчествовать, когда завершается восстановление храма[[2]](#footnote-2).

Тем не менее, искупительно-историческая ниша, которую занимает Захария, немного отличается от Аггея. Захария объясняет, что означают для будущего, и для мессианских ожиданий народа, события, которые происходят с момента возвращения из изгнания. Он берет текущую ситуацию и использует ее, чтобы нарисовать картину будущего.

**Тема**

Тема книги Захарии такова:

*Яхве восстановил прежнее, чтобы оно стало прообразом и предсказывало нечто новое в будущем: великое восстановление из состояния духовного плена грядущим Мессией.*

Книга Захарии полна видений, которые могут запутать читателя. Но если вы понимаете контекст книги после изгнания и её искупительно-исторический контекст как время ожидаемого восстановления, и, если вы сможете увидеть её акцент на Мессии, тогда эти странные видения и пророчества будут более понятны вам.

Можно долго рассматривать книгу Захарии. Но, пожалуй, самое лучшее что мы можем с вами рассмотреть сегодня, учитывая наше ограничение во времени - это **глава 6**. Откройте ее. Это его пророчество сразу после его «ночных видений»: летящий свиток, женщина в корзине, свинцовый кусок и женщины с крыльями и др. Фантастические образы. Мы пропустим описание этих образов и перейдем к их объяснениям в главе 6, стих 9:

**9** И было слово Господне ко мне: 10 возьми у пришедших из плена, у Хелдая, у Товии и у Иедая, и пойди в тот самый день, пойди в дом Иосии, сына Софониева, куда они пришли из Вавилона, 11 возьми [у них] серебро и золото и сделай венцы, и возложи на голову Иисуса, сына Иоседекова, иерея великого, 12 и скажи ему: так говорит Господь Саваоф: вот Муж, - имя Ему ОТРАСЛЬ, Он произрастет из Своего корня и создаст храм Господень. 13 Он создаст храм Господень и примет славу, и воссядет, и будет владычествовать на престоле Своем; будет и священником на престоле Своем, и совет мира будет между тем и другим. 14 А венцы те будут Хелему и Товии, Иедаю и Хену, сыну Софониеву, на память в храме Господнем.

**15**“И издали придут, и примут участие в построении храма Господня, и вы узнаете, что Господь Саваоф послал меня к вам, и это будет, если вы усердно будете слушаться гласа Господа Бога вашего.”

Что это означает? Позвольте мне отметить несколько моментов. Обратите внимание, что в 11-м стихе первосвященнику дан венец. Затем, в конце стиха 13, первосвященник сидит на престоле. Итак, какой человек обычно получает венец и престол? [Царь] Но этот Иисус является священником. В чем суть? В будущем первосвященство и царствование в Божьем народе будут объединены в одном лице! Обратите также внимание на то, что этот человек называется «Отрасль», в стихе 12, что является титулом мессии[[3]](#footnote-3). И, наконец, в стихах 12-13, заметьте, Захария говорит, что этот Мессианский священник-царь станет тем, кто создаст храм, о котором мы только что читали в Аггее. Конечно, это Господь Иисус Христос. В Послании к **Евреям 5: 5-6** говорится: «Так и Христос не Сам Себе присвоил славу быть первосвященником, но Тот, Кто сказал Ему: Ты Сын Мой, Я ныне родил Тебя; 6 как и в другом [месте] говорит: Ты священник вовек по чину Мелхиседека». Но спустя некоторое время в Евреям 7:14 автор указывает, что Давид и его потомки принадлежат колену Иудиному, и напоминает нам, «Ибо известно, что Господь наш воссиял из колена Иудина, о котором Моисей ничего не сказал относительно священства». Суть всего этого в том, что священство Иисуса больше, чем любое другое священство, которое когда-либо видел Израиль, и что Его царство вечно. [[4]](#footnote-4)

Итак, эти два параллельных отрывка в Ветхом Завете, царствование и священство, сходятся на Мессии в пророчестве Захарии. На кресте Иисус Христос пожертвовал Своей собственной кровью как священник и умилостивил гнев Всемогущего Бога, который был вызван грехами Его народа. Затем Он торжествующе восстал из могилы, чтобы воссесть на вечном престоле и приглашает всех прийти и преклонить колени в вере и покорности этому великому Царю-Священнику.[[5]](#footnote-5)

Если вы считаете, что этот момент в главе 6 просто притянут за уши, стоит отметить, что первые восемь глав Захарии следуют нечеткой хиастической структуре. Как мы это видели в книге Даниила. Как вы помните, главная мысль хиазма находится посередине, это раздел, который я только что прочитал. Таким образом, во многом это является пояснением запутанных видений (так называемое «ночное видение» в главах 1-6). В этих главах есть сцены, в которых все сосредоточено на восстановлении после изгнания. Все они указывают на день, когда священство и царствование установлены, когда они воплотятся в Едином Великом Первосвященнике и Царе навечно. Таким образом, эта идея священника-царя по сути является обобщением содержания первых восьми глав книги.

Но, начиная с главы 9, книга меняет направление и более пристально фокусируется на окончательном искуплении Богом своего народа. Враги Божьего народа судимы, Бог проявляет заботу о своем народе и все это происходит посредством мессианской личности в центре этих отрывков. Эта личность будет скромной, едущей верхом на ослике (9: 9). Он положит конец войнам и возвестит мир (9:10). Но сначала, 13:7, он должен быть отвергнут и угнетен. Однако после Его угнетения Он одержит победу и ополчится против Своих врагов (14: 3). Господь будет царем над всей землей, стих 10. Даже его бывшие враги придут, чтобы поклониться ему, стих 16. И весь его народ (включая даже самые простые котлы) будет свят для Господа, стихи 20-21. Это конечно взгляд вперед на второе пришествие Христа.

С этим Захария оставляет нас - с ожиданием времени, которое выходит за рамки изгнания, когда придет Царь-Священник. И на этом Матфей начинает свое Евангелие, предвкушая, что плен окончательно и полностью закончится с приходом вечного Царя-Священника.

**[ВОПРОСЫ]**

**МАЛАХИЯ**

**Контекст**

Малахия жил примерно в то же время, что и Неемия, в конце V века до н.э. - примерно через столетие после Аггея и Захарии. Его главная забота - растущий секуляризм Божьего народа. Их сердца склоняются к этому миру, а не к Богу. Теперь, когда они вернулись в свою землю и храм восстановлен, они исполнены лени и духовной летаргии.

Как вы знаете, книга Малахии является последней ветхозаветной книгой в наших Библиях. Исторически говоря, Малахия является последним пророком перед 400-летним молчанием Яхве между Ветхим и Новым Заветами. Не будет больше другого истинного пророка до Иоанна Крестителя. Интересно, что Малахия действительно пророчествует о служении Иоанна Крестителя. Похоже на то, что Малахия знает, что он последний. Другими словами, «день Господень, великий и страшный» не за горами (4: 5)!

**Тема**

Вот тема книги Малахии:

*Народ Яхве начинает снова уклоняться от Его путей, поэтому Яхве скоро посетит их.*

Но прежде, чем он придет, он пошлет своего посланника, чтобы подготовить свой народ для дня его посещения.

Книга Малахии – это увлекательная книга для изучения, отчасти потому, что она структурирована в уникальном стиле, которого мы еще не видели. Книга написана в форме шести споров между Яхве и Его народом. Это напоминает разбирательство в суде, когда народ сначала приводит Бога на суд, чтобы обвинить его в нарушении договора (1: 2, «в чем явил Ты любовь к нам?»). Но Бог оборачивает это против них, и вскоре они сталкиваются с потоком обвинений Всемогущего Бога. Чтобы увидеть, где каждый из этих споров начинается и заканчивается, посмотрите на схему на обороте ваших распечаток. Давайте рассмотрим некоторые из этих диспутов.

Начнем в 1: 10-14.

**10** Лучше кто-нибудь из вас запер бы двери, чтобы напрасно не держали огня на жертвеннике Моем. Нет Моего благоволения к вам, говорит Господь Саваоф, и приношение из рук ваших неблагоугодно Мне. 11 Ибо от востока солнца до запада велико будет имя Мое между народами, и на всяком месте будут приносить фимиам имени Моему, чистую жертву; велико будет имя Мое между народами, говорит Господь Саваоф. 12 А вы хулите его тем, что говорите: "трапеза Господня не стоит уважения, и доход от нее - пища ничтожная". 13 Притом говорите: "вот сколько труда!" и пренебрегаете ею, говорит Господь Саваоф, и приносите украденное, хромое и больное, и такого же свойства приносите хлебный дар: могу ли с благоволением принимать это из рук ваших? говорит Господь. 14 Проклят лживый, у которого в стаде есть неиспорченный самец, и он дал обет, а приносит в жертву Господу поврежденное: ибо Я Царь великий, и имя Мое страшно у народов.

Такое мощное предупреждение. Люди думали, что они могут принести хромых животных из своего стада для приношений. Они думали, что все, что нужно - это совершать свои религиозные обязанности. Но Бог говорит: «Разве вы не знаете, что я великий царь?» Божьи люди не ценят Святого Израилева, а и для них все это лишь пустая и апатичная религиозная рутина. Сколькие из нас сейчас обличены и укорены этими словами Яхве?

Народ Божий не только подвел Его своей пустой религиозностью. Они нарушили завет как с Ним - 2: 11, поклоняясь другим богам – так и друг с другом, через разрушенные браки.

Народ обвиняет Бога в несправедливости, 2:17 («Где Бог правосудия?»). Бог отвечает, что правосудие грядет. Но, 3: 2, «кто выдержит день пришествия Его, и кто устоит, когда Он явится?» Будьте осторожны с призывами к справедливости, потому что вся наша жизнь заслуживает​ суда.

Божий народ обкрадывает Его (3: 9), не принеся ему всю десятину. Резкие слова для тех из нас, кто не воспринимает десятину всерьез. Кстати, видите ли вы в стихе 8 слова «Десятиною и приношениями»? То, что Бог требует - это не просто 10%. Людям заповедано отдавать гораздо больше, чем лишь 10%.

Народ произносит резкие слова в адрес Господа, 3:13, говоря, что, поскольку Бог не дает им того, чего они хотят, то нет смысла служить ему.

Посмотрите на ответ Бога? Глава 4, стих 1:

1 Ибо вот, придет день, пылающий как печь; тогда все надменные и поступающие нечестиво будут как солома, и попалит их грядущий день, говорит Господь Саваоф, так что не оставит у них ни корня, ни ветвей.

2 А для вас, благоговеющие пред именем Моим, взойдет Солнце правды и исцеление в лучах Его, и вы выйдете и взыграете, как тельцы упитанные;

3 и будете попирать нечестивых, ибо они будут прахом под стопами ног ваших в тот день, который Я соделаю, говорит Господь Саваоф.

Итак, здесь мы находимся в конце Ветхого Завета, и ярость Бога разгорается. И все же он дорожит обещанием своему народу. Мы так и не можем понять, как это можно примирить. Бог говорит своему народу - «вы выйдете и взыграете, как тельцы упитанные». Но его народ, похоже, неспособен ни к чему другому, кроме как тыкать Ему в глаза и плевать Ему в лицо.

Конечно, мы видели много намеков относительно того, в чем решение: в нас - новые сердца Иеремии и чистые уста Софонии, и в Том, кто совершит это: страдающий раб Исаии, священник-царь Захарии, сын человеческий, который придет на облаках небесных в Данииле 7. Множество намеков. Но прогресса пока нет. Мы видели, как прослеживается греховность человека и ее воплощение в грехопадении в книге Бытия. Мы видели, как обетования Бога начинаются с малого - сокрушить голову змея, а затем возрастают до удивительных образов будущего, которые резко контрастируют с все более удручающей реальностью, по мере того как мы продвигаемся к концу Ветхого Завета. Божий народ погружается в безнравственность, идолопоклонство и политическую неопределенность. По сути, он исчезает как с политической карты, так и с духовной.

И во всем мы видели Божье терпение. Его невероятное терпение, когда он продолжает придерживаться своего идеального плана на виду у народа, который заслуживает чего угодно, только не этого.

Физический плен завершен - семьдесят лет закончились. Но духовный плен продолжается, и семьдесят седмин Даниила только начались. Итак, с чем Малахия, этот последний пророк, оставляет нас?

Посмотрите на главу 4, стихи 4.

Помните закон Моисея, раба Моего, который Я заповедал ему на Хориве для всего Израиля, равно как и правила и уставы.

Он оставляет нас с повелением быть верными. Помните принцип немедленного возмездия в Паралипоменон? Бог спросит с каждого поколения за наши действия.

Стих 5:

Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного.

6 И он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их, чтобы Я, придя, не поразил земли проклятием.

От этих последних слов у нас должны пойти мурашки. На чем заканчивается Ветхий Завет? На угрозе «проклятия». Окончательный суд. Какова наша участь вне Божьей милости? Проклятия книги Бытия 3 приходят к их окончательному воплощению.

И тем не менее это знак продолжающейся надежды. Новый Илия придет, чтобы обратить наши сердца. Посланник главы 3, стих 1, готовящий путь, прежде, чем Яхве придет в этот великий и страшный день.

Итак, на чем начинается история в первых словах книги Марка? Цитата из Малахии, а затем из Исаии. Марк 1: 3,

Глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямыми сделайте стези Ему.

Ветхий Завет заканчивается на том же месте, где заканчивается Бытие 3. Народ был не лучше Адама и Евы. Они были также неспособны следовать за Богом в благословение и жизнь. Но мы так много узнали: Божье видение искупления стало таким понятным; оно вот-вот осуществится. Когда человек по имени Иоанн начнет проповедовать и крестить в Марка 1: 4 - этот новый Илия - мы знаем, что пришло время Божье и спасение приблизилось. Слава Богу за верность своим обещаниям.

**[Вопросы]**

1. В Ездре 5: 1-2 кратко упомянуто о служения Аггея и Захарии, и о том, почему они были необходимы. [↑](#footnote-ref-1)
2. Пророчества последних пяти глав не имеют даты. Они могли быть доставлены / написаны после завершения строительства храма. [↑](#footnote-ref-2)
3. 2-я Царств 23: 5; Исаия 4: 2; 11: 1; Иеремия 23: 5f; 33: 14; Захария 3: 8; Евреям 7:14.   [↑](#footnote-ref-3)
4. Об этом также говорится в Псалме 109. [↑](#footnote-ref-4)
5. Это приглашение видно в стихе 15, где говорится, что «издали придут, и примут участие в построении храма». Те, кто придут издали - это языческие народы, которые теперь также составляют народ Божий вместе с уверовшими евреями. [↑](#footnote-ref-5)