****

**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 25: Ездра, Неемия и Есфирь**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Введение**

Сегодня мы рассмотрим еще три исторические книги: Ездра, Неемия и Есфирь. Первые две повествуют о возвращении евреев из плена, как Бог и обещал через Иеремию. В то же время они говорят нам о том, что чего-то не достает. Кажется, что не все так чудесно, как это предсказывали пророки. Где новое небо и новая земля, о которых говорил Исаия? Почему у народа нет новых сердец, предсказанных Иеремией? Где этот славный и великолепный храм, который видел Иезекииль? К тому же, почему вернулись не все? Это ключевой вопрос для книги Есфирь. Люди, которых мы встретим в этой книге, все еще находятся в чужой стране. Итак, после изгнания некоторые вещи исполнены, как и было предсказано и обещано. Но многие из Божьих обещаний еще не выполнены. К этой проблеме обращены эти книги.

Мы с вами, конечно, находимся в такой же ситуации, не так ли? Бог уже выполнил некоторые из своих обещаний, но лучшие из них все еще ожидают своего исполнения. **Каковы некоторые из жизненных трудностей в этом «промежуточном» времени?**

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

**ЕЗДРА-НЕЕМИЯ**

**Контекст**

Мы начнем с книг Ездры и Неемии, а затем возьмёмся за книгу Есфирь в конце занятия. Первоначально Ездра и Неемия составляли одну книгу[[1]](#footnote-1), поэтому сегодня мы будем разбирать их также совместно. Многие думают, что их составил священник Ездра. История, записанная в Ездре-Неемии, охватывает период времени от того, когда евреи впервые начали возвращаться в Иерусалим, в 538 году до н.э. и около ста лет после первого возвращения. Сам Ездра дает нам ссылку на исторический контекст, необходимый для начала нашего изучения в **Ездре 1: 1-4**. Евреи были в изгнании в течение 70 лет, когда это было написано:

**1**В первый год Кира, царя Персидского, во исполнение слова Господня из уст Иеремии, возбудил Господь дух Кира, царя Персидского, и он повелел объявить по всему царству своему, словесно и письменно:

2 так говорит Кир, царь Персидский: все царства земли дал мне Господь Бог небесный, и Он повелел мне построить Ему дом в Иерусалиме, что в Иудее. 3 Кто есть из вас, из всего народа Его, - да будет Бог его с ним, - и пусть он идет в Иерусалим, что в Иудее, и строит дом Господа Бога Израилева, Того Бога, Который в Иерусалиме. 4 А все оставшиеся во всех местах, где бы тот ни жил, пусть помогут ему жители места того серебром и золотом и [иным] имуществом, и скотом, с доброхотным даянием для дома Божия, что в Иерусалиме.

Евреи возвращаются домой! Это захватывающее время волнения и надежды. Считается, что в это время был написан **Псалом 125**.

**1**Когда возвращал Господь плен Сиона, мы были как бы видящие во сне:

2 тогда уста наши были полны веселья, и язык наш - пения; тогда между народами говорили: "великое сотворил Господь над ними!"

3 Великое сотворил Господь над нами: мы радовались.

Искупительно-исторический контекст понятен. После страданий в плену народу напоминают, что Бог по-прежнему верен Своим вековым обещаниям. Народ был воскрешен и Моисеев завет восстановлен. Но Новый Завет еще не близок, и Божье окончательное царство все еще в будущем. Вместо этого вернувшийся народ - это еще один земной прообраз великой грядущей работы Бога.

**Тема**

Давайте обобщим книгу Ездры-Неемии следующим образом:

*Бог обновляет завет, восстанавливая Свой народ, храм, истинное поклонение и Иерусалим. Но это еще не конец, и это еще не исполнение всех великих пророчеств. Таким образом, Его народ все еще смотрит с надеждой в будущее.*

Возвращение из изгнания было волнующим. Но все оказалось не таким, как ожидалось. Мы вернулись в свою землю, но не в новое небо и новую землю. Вместо этого мы в своего рода «плену в своей земле», как мы видели на прошлой неделе в Паралипоменоне. У некоторых людей есть новые сердца, но не у всех. И у нас есть новый храм, но это не тот образ славы, какой мы ожидали. Все это заставляет читателя желать чего-то большего, размышляя о том, что должно быть что-то еще впереди. Возвращаясь к Даниилу, семьдесят лет закончились, поэтому с физическим пленением покончено. Но семьдесят «седмин» до прихода Мессии только начались, и поэтому духовное пленение продолжается.

Давайте теперь рассмотрим Ездру-Неемию, и я укажу на несколько текстов, наиболее четко демонстрирующих некоторые ключевые темы. По мере чтения, я также расскажу вам о хронологии всего, что происходит.

**А. Бог проявляет инициативу и народ откликается: Ездра 1: 5-6**

Важно отметить, что в начале книги основное внимание уделяется верности Бога своим обещаниям. Помните, что мы только что прочитали в **Ездре 1: 1**. Вы заметили ссылку на книгу Иеремии? Иеремия предсказал, что изгнание продлится только 70 лет. Как и было обещано, 70 лет спустя Бог побуждает Кира позволить евреям вернуться домой. Мы также видим в **5-м стихе**, что Бог также действует в сердцах людей. «И поднялись главы поколений Иудиных и Вениаминовых, и священники и левиты, всякий, [в ком] возбудил Бог дух его, чтобы пойти строить дом Господень, который в Иерусалиме». Бог был инициатором этого восстановления.

**Б. Народ возвращается и восстанавливает: Ездра 1: 7 - 6:22**

Затем Бог предоставляет по частям все, что нужно людям, чтобы восстановить свое сообщество. Для начала мы читаем в 1: 7 «И царь Кир вынес сосуды дома Господня, которые Навуходоносор взял из Иерусалима» и отдал их евреям. Это было уже немало. Вероятно, это включало в себя золотой алтарь, золотой стол, золотые подсвечники, золотые чаши и массивные бронзовые столбы, подставы и умывальницы, настолько большие, что их нельзя было взвесить, как описано в 3 Царств 7. Это было огромным богатством. Они были незаменимы, и Бог чудесным образом возвратил их народу, чтобы они могли восстановить надлежащее храмовое поклонение.

Затем взгляните на 2: 2, где мы видим человека по имени Зоровавель. Он является важной фигурой, потому что он принадлежит царскому роду Давида. Бог обещал Давиду, что у него будет наследник, который будет править в народе Божьем *вечно*. Но в конце 4 Царств мы увидели последнего царя из рода Давидова, уведенного в плен в Вавилон. Таким образом, тот факт, что этот человек ведет народ Божий обратно к обетованной земле, означает, что Бог по-прежнему верен Своим обещаниям завета.

Еще одна значимая фигура, также в стихе 2, - это Иисус. Вы можете заметить в **стихе 40**, что он левит, а это означает, что вместе с родом царей также восстанавливается и род священников. Мы читаем в Левите, что священники совершают жертвоприношения и ведут народ в поклонении. Поэтому восстановление священства имеет решающее значение для восстановления людей в правильные отношения с Богом. Разумеется, мы также знаем, что это священство непременно указывает на большего священника, потому что кровь быков и козлов никогда не может устранить грех.

Другое, что необходимо для поклонения, помимо священников, это алтарь и храм. Мы читаем об их строительстве в главах 3-6. После некоторой оппозиции со стороны недружелюбных соседей (глава 4) работа была завершена в 516 году до н.э., спустя чуть более 20 лет после возвращения народа (см. 6:15). С завершением храма они наконец снова могут праздновать Пасху в 6:22. «И праздновали праздник опресноков семь дней в радости, потому что обрадовал их Господь и обратил к ним сердце царя Ассирийского (то есть Дария, царя Персидского, который покорил Вавилон, покоривший Ассирию), чтобы подкреплять руки их при строении дома Господа Бога Израилева.» Очень уместно было возобновить поклонение в своей земле в храме с пасхальной едой после того, как Бог снова вывел людей из-под притеснения язычников!

Но все не так радужно. Оглянитесь назад **в 3:12**: «Впрочем многие из священников и левитов и глав поколений, старики, которые видели прежний храм, при основании этого храма пред глазами их, плакали громко, но многие и восклицали от радости громогласно. 13 И не мог народ распознать восклицаний радости от воплей плача народного, потому что народ восклицал громко, и голос слышен был далеко.» Храм был очень важен, как мы уже говорили. Но некоторые люди еще помнили, как выглядел первый храм[[2]](#footnote-2). Новый храм не мог сравниться с тем, что народ Божий видел раньше. И хотя для них это было большим разочарованием, мы можем рассматривать это как знак того, что Бог не бросил свое дело. Он собирался совершить еще много великих дел.

**[ВОПРОСЫ]**

**В. Грех народа и раскаяние: Ездра 7-10**

Начало **главы 7** переносит нас далеко вперед. Теперь мы находимся в 458 году до нашей эры, почти через 60 лет после завершения восстановления храма (см. 7: 7-9). Здесь, священник Ездра ведет вторую партию изгнанников обратно в Иерусалим. Мы узнаем про Ездру из 7: 9-10 то, что «благодеющая рука Бога его была над ним, 10 потому что Ездра расположил сердце свое к тому, чтобы изучать закон Господень и исполнять [его], и учить в Израиле закону и правде». Мы можем извлечь отсюда большой урок. Обратите внимание, что он *изучает* слово Господа и *исполняет* его, *прежде* чем он учит ему.

Но когда Ездра возвращается на свою землю, он обнаруживает, что многие евреи вступили в брак с представителями окружающих языческих народов, что было тяжким грехом. Мы читаем в 9: 1-3: «народ Израилев и священники и левиты не отделились от народов иноплеменных с мерзостями их,..

2 потому что взяли дочерей их за себя и за сыновей своих, и смешалось семя святое с народами иноплеменными, и притом рука знатнейших и главнейших была в сем беззаконии первою».

Вы заметили упоминание «святого семени?» Помните обетование Бога в Бытие 3:15, что он поднимет «семя», чтобы сокрушить голову змея. Израиль был носителем обетованного семени. Если они ассимилировались в языческую культуру и отказались от своих уникальных отношений с истинным Богом, они рисковали потерять это обетование! Если сатана не может уничтожить народ Божий через изгнание, он попытается их совратить.

Итак ... что происходит? Ездра молится (9: 6-15), признавая грех народа и святость Бога. Обратите внимание на серьезность исповеди Ездры и насколько хорошо он понимает последствия греха. «Господи Боже Израилев! праведен Ты. Ибо мы остались уцелевшими до сего дня; и вот мы в беззакониях наших пред лицем Твоим, хотя после этого не надлежало бы нам стоять пред лицем Твоим» (ст.15).

В главе 10 люди раскаиваются. Это покаяние было больше, чем простое признание греха или переживание. Они принимают меры для того, чтобы исправить свой грех, восстановить правильное поведение по отношению к Богу. Они работают над тем, чтобы отделить себя от окружающих народов.

Главный вывод здесь состоит в том, что, несмотря на то, что изгнанники вернулись и восстановили храм, Бог еще не завершил свой план спасения. Взгляните на молитву Ездры в **9: 8:** «И вот, по малом времени, даровано нам помилование от Господа Бога нашего, и Он оставил у нас [несколько] уцелевших и дал нам утвердиться на месте святыни Его, и просветил глаза наши Бог наш, и дал нам ожить немного в рабстве нашем.» Остаток вернулся, но это всего лишь означает «немного ожить» от рабства. Все это вынуждает нас сказать: «Не может быть, чтобы это был конец; должно быть еще что-то впереди».

**Г. Неемия возвращается и народ восстанавливает стены: Неемия 1-7**

Это подводит нас к книге Неемии и еще одной фазе восстановления народа на своей земле. Почти через 100 лет после возвращения первых изгнанников стены Иерусалима по-прежнему находятся в руинах. Это означает, что народ, род Давидов и поклонение, направляемое священниками все еще уязвимы перед врагами Израиля. И в военном, и в нравственном отношении. Поэтому, когда Неемия, правительственный чиновник, который находится на службе у персов в Сузах, слышит об этом, он плачет и начинает молиться.

Что интересно в его молитве в **главе 1**, так это то, что, как и многие другие молитвы в Библии, молитва Неемии начинается с исповеди грехов в 6-7: «и я и дом отца моего. 7 Мы стали преступны пред Тобою и не сохранили заповедей и уставов и определений, которые Ты заповедал Моисею, рабу Твоему». В стихах 10-11 он основывает свою просьбу на Божьей славе. Как и во многих других молитвах, которые мы видели (Моисей и Даниил, например), *конечной* целью этой молитвы является прославление *Его* имени через ответ на молитву.

В главе 2 Неемия отправляется в Иерусалим примерно через десять лет после возвращения Ездры. Когда он приходит туда, он убеждает людей восстановить стены. Кстати обратите внимание на то, что он говорит в **2:20**: «Бог Небесный, Он благопоспешит нам, и мы, рабы Его, станем строить». Обратите внимание, что божественный суверенитет и человеческая ответственность идут рука об руку. Они не игнорируют друг друга и не принижают ценности друг друга. Эти две великие доктрины идут плечом к плечу у авторов Библии и никогда не вызывают вопросов. Те, кто искренне любит слово Божие, превозносят и трепещут перед Его всевластием и живут с чувством моральной ответственности и подотчетности.

Возвращаясь к нашей истории, мы видим, что евреи испытывают сопротивление со стороны своих соседей. Их враги сначала издевались над евреями по поводу того, что они взялись за такую сложную и дорогостоящую инженерную задачу (4: 1-3). Но когда народ медленно, но верно продолжал строить, издевательство язычников превращается в заговор по нападению на строящих. Неемия отвечает на это снаряжением строителей оружием. Поэтому их враги пытаются (но не могут) подорвать авторитет Неемии, распространяя клевету о нем (глава 6). Сатана иногда пытается идти против народа Божьего, и особенно их лидеров, в лобовую. В других случаях он использует более изощренные средства. Но Бог верен в том, чтобы защитить свой народ в любом случае.

Неемия также испытывает сопротивление *со стороны самого Израиля* (глава 5). Некоторые из строителей начали жаловаться, что работа слишком дорого им обходится, учитывая их скромные средства. Поэтому Неемия убеждает знатных граждан и чиновников перестать взимать налоги с народа, что позволит им продолжить работу. В конце концов люди завершают строительство стен вокруг Иерусалима менее, чем за год. Этот раздел заканчивается вдохновляющими словами в 7:73 «И стали жить священники и левиты, и привратники и певцы, и народ и нефинеи, и весь Израиль в городах своих». Это возвращение к покою похоже на ключевые отрывки в книге Иисуса Навина, когда израильтяне *впервые* заселили эту землю. Это действительно значит начать заново.

**Д. Люди радуются… и возвращаются к старому: Неемия 8-13**

Итак, мы приходим к тому, ради чего совершались все предыдущие действия: восстановлению завета! Взгляните на **8: 8**: «И читали из книги, из закона Божия, внятно, и присоединяли толкование, и [народ] понимал прочитанное». Интересно отметить реакцию людей. После того как они услышали закон и его изложение, в стихе 6 говорится, что они сказали: «Аминь! Аминь!» Но затем в 9-м стихе говорится, что они заплакали. Они понимали, что нарушили закон, который они читали. Но священники сказали людям не печалиться, а праздновать чтение Божьего слова. Похоже, что люди справедливо оплакивали свой грех, и затем справедливо отмечали Божью благодать в своей жизни.

Интересно, у вас такая же глубокая эмоциональная **реакция** на чтение Слова Божьего и учение о нем? Заставляет ли вас Божье слово плакать от тяжести вашего греха? Приносит ли вам радость, что бесконечно святой Бог готов отдать свою жизнь, чтобы сделать нас святыми? Надеюсь, что так оно и есть.

Процесс длительной перестройки и обновления завершается тем, что народ вновь связывает себя обязательствами завета с Богом в **10:29**:

пристали к братьям своим, к почетнейшим из них, и вступили в обязательство с клятвою и проклятием - поступать по закону Божию, который дан рукою Моисея, раба Божия, и соблюдать и исполнять все заповеди Господа Бога нашего, и уставы Его и предписания Его.

Народ находится в своей земле, род Давида продолжает жить (и поэтому живо семя женщины), священники приносят жертвы на алтаре, храм восстановлен, стены вокруг Иерусалима надежны, закон читается и объясняется принародно, и люди подтверждают свою приверженность завету Бога.

Мы ведь этого ждали? Но к сожалению ситуация выглядит иначе. Как только люди обновляют завет, они тут же нарушают его снова. В главе 13 мы видим, как они нарушают субботу. Они снова вступают в брак с окружающими народами. И мы снова видим ту же самую проблему*. Закон еще не написан на их сердцах*. Это еще не полный приход Царства Божьего. Это не новый завет с новыми сердцами на новом небе и на новой земле. Грех и смерть все еще правят здесь.

Мы находимся в конце ветхозаветного исторического повествования, а сердце по-прежнему лукаво и крайне испорчено. Кто узнает его? Должно свершиться нечто большее - большее спасение; большее, чем Исход; большее, чем возвращение из плена. Должно наступить большее царство; большее, чем Давида, большее, чем Соломона, большее, чем Ездры и Неемии!

**[ВОПРОСЫ]**

**ЕСФИРЬ**

**Контекст**

Переходим дальше к книге Есфирь! То же самое время, но другое место. Сейчас это примерно 480-е / 470-е годы до н.э., спустя полвека после возвращения первой волны пленных, но до возвращения Ездры. Но теперь мы находимся в Сузах, столице Персии, где евреи все еще живут, будучи пленниками.

Что действительно странно в книге Есфирь, так это то, что Бог в ней не упоминается. Кроме упоминания о посте (4: 3, 16), в ней нет даже упоминания о религиозной жизни народа. Это делает цель написания книги и ее применение книги менее очевидными. Итак, какой же вклад она вносит в разворачивающийся Божий план искупления? Эта история иллюстрирует истину о том, что Бог заботится о своем народе, что он спасет свой народ от его врагов и что народ Божий может быть уверенным, что Бог их защитит - даже когда мы не можем видеть, как Он действует.

**Тема**

На самом деле, это хорошее тематическое утверждение для книг Есфирь:

*Бог защищает свой народ, даже если мы не видим, как он действует.*

В мире, где Бог невидим, верующие могут часто задаваться вопросом, действительно ли Бог действует. Но важно помнить, что Божье провидение в нашем мире чаще всего скрыто от нашего взгляда. Его дела можно с лёгкостью не заметить. Иногда именно ненавязчивость его действий делает Его спасение более могущественным.

Краткое содержание

Итак ... Есфирь. Позвольте мне кратко пересказать вам ее историю. В первых двух главах молодая еврейская девушка по имени Есфирь завоёвывает симпатию царя Артаксеркса, и он делает ее своей царицей. Ее двоюродный брат Мардохей услышал о заговоре убить Артаксеркса, и поэтому он сообщает об этом Есфирь. Есфирь предупреждает царя, и заговор остановлен. В главе 3 евреи сталкиваются с проблемой. Человек по имени Аман продвигается по службе при царском дворе, и он оскорблён тем, что Мардохей не воздаст ему должные почести. Чтобы отомстить, Аман избирает в качестве мишени не одного Мардохея, а добивается принятия указа об уничтожении всех евреев в Персии. Мардохей убеждает Есфирь помочь им всем. Она просит царя пощадить евреев, и он принимает меры от их имени. Между тем, царь невольно унижает Амана, заставляя его публично почтить Мардохея. И, когда заговор Амана пресечен, его приговаривают к казни.

Вот такая история; давайте коснемся нескольких важных тем.

**А. Бог будет судить.**

Во-первых, Бог будет судить нечестивых. Нечестивый здесь Аман. Он повинен в гордости, высокомерии, попытке убийства и попытке геноцида. Хуже всего то, что он направил свое злобное сердце прямо против Божьего народа, то есть против самого Бога. Его зло не является случайностью или простым эгоизмом: оно умышленно и намеренно был против народа Божьего Его целей. Аман - это образ врагов Бога.

Но мы видим в истории, что в Божьем провидении все планы Амана оборачиваются против него. Аман хочет унизить Мардохея, но царь заставляет Амана публично почтить Мардохея. Аман хочет убить Мардохея, повесив его на дереве; но царь казнит Амана, повесив его на этом самом дереве. Аман хочет уничтожить евреев через массовый геноцид в масштабах всей империи. Вместо этого Бог использует эту ситуацию, чтобы позволить евреям не только защитить себя, но и победить своих врагов. Мы читаем в 9: 2: «собрались Иудеи в городах своих по всем областям царя Артаксеркса, чтобы наложить руку на зложелателей своих; и никто не мог устоять пред лицем их, потому что страх пред ними напал на все народы».

Бог судит нечестивых - иногда даже в этой жизни. Поэтому христиане могут иметь мир в отношении испытаний в этой жизни, будучи уверены в том, что Бог установит справедливость.

**Б. Бог действует через обстоятельства.**

Обратите внимание, как Мардохей убеждает Есфирь спасти ее народ от смертного приговора. «И кто знает, не для такого ли времени ты и достигла достоинства царского?» - спрашивает Мардохей в 4:14. Он считает, что есть особая цель, для чего Есфирь стала царицей, и что ее цель проясняется в возможности для нее помочь спасти народ Божий. Бог использует земные инструменты, такие как действия людей, для претворения в жизнь Его планов. Фактически, когда вы смотрите на Священное Писание, вы замечаете, как редко его чудеса принимают форму резкого нарушения истории, как это можно увидеть, скажем, в Исходе. Чаще всего, он использует людей, ситуации, события, все совершенно естественное, очень незаметное, для достижения нужного Ему результата. Мардохей говорит Есфирь, что она должна осознать себя и свое царское положение как инструмент, посредством которого Бог совершает свои цели. Несомненно, Бог не *нуждается* в каком-либо конкретном человеке или обстоятельстве для достижения своих целей. Но он выбирает использовать таких людей, как Есфирь, и нас, чтобы распространять свое слово и избавлять свой народ от угроз. «Возможно это ты!» Мардохей говорит: «*Ты* можешь бы стать тем инструментом!» Он говорит: «И кто знает?» Действительно, *кто знает*?

В жизни нет случайностей или совпадений. Бог руководит и направляет все его творение, и это означает, что он также руководит всеми обстоятельствами вашей жизни. Нам нужно внимательно исследовать ситуации, в которые ставит нас Бог, и искать возможности послужить нашему Господу и Спасителю. Кто знает, что Бог может сделать с этими маленькими проявлениями верности?

**В. Бог спасет свой народ**

Богословский смысл? Бог ревниво защищает Свой народ. Это одна из основных тем всей Библии, и это, безусловно, смысл этой небольшой истории о Есфирь. Не всегда бывает понятно в определённый момент, как Бог действует, или чем все закончится, но Бог избавляет свой народ и продолжает продвигать свой искупительный план вперед. Обратите внимание, что то, как Бог, совершил избавление Израиля в этой ситуации, обеспечило максимум Его славы и практически лишило Мардохея или Есфирь возможности присвоить это себе или похвастаться чем-то. На самом деле цели Бога и спасение в этой книге гораздо более глубокие и более значимые, чем можно предположить, если рассматривать эти события поверхностно. Вы помните, когда царствование Саула потерпело крах? Именно тогда, когда он отказался выполнить Божье повеление полностью уничтожить амаликитян и их царя Агага. (1 Цар. 15). И в 2: 5 мы узнаем, что Мардохей – это далекий потомок царя Саула и 9:24, а Аман - царя Агага. По Божьей благости спасение его народа приводит к искуплению рода Саула, спустя сто лет после того, как он не повиновался Божьему повелению. Несомненно, не случайно, что в этой книге раскрываются детали этих родословных.

**Заключение**

Итак, чему мы можем научиться из этих трех книг о жизни в это «промежуточное» время (когда Бог все еще не закончил выполнение своих обещаний)? Нам нужно верить, что Бог действует, даже когда мы не видим этого, как мы видели в Есфирь. Наша задача, как и царицы Есфирь и народа на своей земле, это оставаться верными в тех ситуациях, которые мы можем видеть. Но в конечном счете, наше послушание полностью зависит от Бога – мы можем увидеть это на примере провала в конце книги Неемии. Это указывает нам то, что Бог приготовил нам большее во Христе.

**[ВОПРОСЫ]**

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

1. Они начали издаваться как две отдельные книги лишь в начале средневековья. [↑](#footnote-ref-1)
2. Храм был разрушен за 50 лет до этого, хотя само изгнание продолжалось 70 лет. [↑](#footnote-ref-2)