****

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 24: 1ая и 2ая Паралипоменона**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Введение**

Представьте себе свадьбу, вы смотрите слайд-шоу с фотографиями, которые рассказывают историю человека с самого рождения. Что вы узнаете, смотря на эти фото? Это больше, чем просто милые детские фотографии. Они показывают, что человек делал в своей жизни. Это хорошая аналогия для нашего сегодняшнего изучения. Мы рассматривали развитие Божьего плана искупления во всем Ветхом завете вплоть до изгнания Иудеи в Вавилон. На прошлом занятии в книге Даниила мы видели, как пророк Даниил радуется тому, что конец изгнания близок. Сегодня мы приступаем к книге, написанной после изгнания, когда люди уже вернулись в Иерусалим. Эта книга, книга Паралипоменон, выступает в роли этого гигантского слайд-шоу всего Ветхого Завета. Начиная с Адама, уделяя особое внимание монархии, Паралипоменон - это пересказ истории этого народа. Это грандиозная ретроспектива, которая помогает им понять, кем они являются после того, как закончилось изгнание. Давайте помолимся, и начнем.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

**Контекст**

Как и книги Царств, первая и вторая Паралипоменон были изначально одной книгой, и сегодня мы будем их рассматривать именно так. Еврейское название книги переводится как «летопись» - это исторический отчет о событиях. Один из ранних отцов церкви, Иероним, назвал ей «хроникой» истории Иудеи, когда он переводил Библию на латынь. Мы не знаем, кем был тот летописец, который собрал эту книгу воедино. Некоторые предполагают, что им был Ездра, священник, книгу которого мы будем изучать на следующем занятии.

Независимо от того, кем был автор, исторический контекст времени, когда она была написана, помогает нам понять, почему он написал ее. Чтобы понять смысл этого контекста, давайте обратимся к 1 Парал. 9: 1-2, начиная со второй половины стиха 1:

Иудеи же за беззакония свои переселены в Вавилон. 2 Первые жители, которые [жили] во владениях своих, по городам Израильским, были Израильтяне, священники, левиты и нефинеи.

***Когда? Во время или после пленения?*** [После] Правильно! Через семьдесят лет они снова дома!

Этот факт является ключом к пониманию послания книги «Паралипоменон». Как вы помните, история Израиля была историей надежды и трагедии. Надежда на обетование Бога, что один из сыновей Давида будет править вечно. Но трагедия в том, что ни один царь не смог соответствовать праведности Божьей. Трагедия, казалось, превозмогла надежду, когда северные колена Израиля были изгнаны в Ассирию в 722 году до нашей эры и так и не вернулись оттуда. Южное царство Иудеи было побеждено Вавилоном в 586 году до нашей эры. Иерусалим и храм были разрушены, а народ уведён в плен. Но надежда не была полностью уничтожена; в Вавилоне сохранился остаток, и род Давида пережил царя Иехонию. Ездра и Неемия, книги которых мы изучим на следующем занятии, завершают эту историю, показывая нам, что произошло, когда люди наконец вернулись в Иерусалим, чтобы восстановить храм и стены города.

***Каковы сходства между этим народом и нашей ситуацией сегодня****? [одно ключевое сходство: жизнь по середине (уже, еще не) исполнения Божьих обещаний.]*

**Цель книги Паралипоменон**

Прежде, чем мы погрузимся в книгу Паралипоменон, нам нужно ответить на важный вопрос, который приведет нас к цели этой книги. Почему автор пересказывает историю, о которой уже говорилось однажды в Ветхом Завете? В конце концов, большая часть книги повторяет книги Царств. Ответ заключается в том, что книга Паралипоменон была составлена с другой богословской целью. Книги Царств были составлены во время изгнания, поэтому их главная задача – это показать, что Бог не нарушил свое обещание, когда он позволил увести Израиль в плен. Однако для летописца этой книги изгнание закончилось. Его цель - напомнить людям веры, что Бог уготовил им будущее. Поэтому он упускает некоторую часть историй, которые были важными для книг Царств, и добавляет содержание, которого не было в Царствах. У него другая цель***.***

Так в чем его цель? Если книги Царств говорят о том, почему народ должен был отправиться в изгнание, Паралипоменон - это книга о том, в чем их надежда сейчас, когда они вернулись. Представьте себя на их месте. Вы являетесь частью этого сообщества, которое вернулось в Иерусалим. У вас много вопросов, которые нуждаются в ответе, не так ли? Например, «В силе еще обетование Бога о Мессии? Мы все еще являемся его народом завета? Бог все еще заботится о нас?» Цель летописца в пересказе их истории - ответить на эти вопросы. Как свадебное слайд-шоу, он тщательно отобрал несколько фотографий (то есть исторические виньетки), чтобы показать им, кем они являются сейчас, по возвращении в свою землю.

Дело в том, что все было не так, как они ожидали. Вспомните 9-ю главу книги Даниила с прошлого занятия. Семьдесят лет закончились, и вот пленные возвращаются. Но семьдесят седмин только начались - семьдесят «седмин», которые должны пройти пока Помазанник Господень - Мессия - не начнет свое правление. И хотя физическое изгнание закончилось, духовное пленение еще продолжается. Вот почему, когда люди возвращаются в Иерусалим, они еще не могут наслаждаться теми новыми обещаниями завета, о которых мы читаем в таких местах, как Иеремия 31 и Иезекииль 37. Книга Паралипоменон написана, чтобы сказать народу, что им нужно возлагать всю надежду не на свое возвращение, но на Божье исполнение обещаний, которое грядет.

Как же все это воплощается в книге Паралипоменон? Давайте приступим и узнаем.

**[ВОПРОСЫ]**

**1 Паралипоменон 1-9 - родословные: корни сообщества после пленения.**

Откройте 1-я Паралипоменон 1: 1-4. «Адам, Сиф, Енос, Каинан, Малелеил, Иаред, Енох, Мафусал, Ламех,

Ной, Сим, Хам и Иафет.» Вы можете заметить, что списки имен продолжаются довольно долго - 9 глав, если быть точным. Нам такие родословные могут показаться неактуальными. Перспектива того, что вам надо будет изучать 1 Паралипоменон, как часть вашего личного плана чтения Библии может показаться не слишком захватывающей!

Но если мы вспомним контекст, мы увидим, насколько важными являются эти родословные в отношении цели летописца. Он демонстрирует, что сообщество после плена - это избранные Богом люди; точно так же, как эти древние святые! Это показано в том, как структурированы эти родословные. Вы видите в 1: 1, что летописец начинается с самого начала, с Адама. По мере того, как он движется по истории, летописец всегда фокусирует внимание на роде обетования. Вы видите в главе 1, стихи 5-16, что он кратко упоминает двух потомков Ноя, которые не являются предками Авраама. Но в 17-м стихе рассказ переходит к роду Сима, сына Ноя, который ведет к Аврааму. То же самое происходит с сыновьями Авраама. Род Исмаила продолжается лишь одно поколение. Но затем он фокусируется на роде Исаака, начиная с 1:34.

Теперь взгляните на 2: 1-2. Здесь мы видим двенадцать сыновей Израиля. Список начинается с самого старшего сына Рувима. Хотя именно из рода Иуды мы ожидаем грядущего царя Давида и далее Мессию. Давид появляется в 2:15, и если вы посмотрите на главу 3, вы увидите список сыновей Давида. Удивительно, что царская родословная Давида прослеживается через весь период изгнания. В стихе 19 упоминается человек по имени Зоровавель, который является потомком Давида, и который управлял Иерусалимом после возвращения из пленения. Как будто летописец не может дождаться конца книги, чтобы сказать: «Смотрите! Мы вернулись из изгнания, и обещания Яхве все еще действуют!

Главы 4-8 содержат родословные еще некоторых сыновей Иакова. Суть в том, чтобы показать, что случилось с северным царством из-за их неверности. В отличие от тех, кто вернулся в Иерусалим, северные колена Израиля были потеряны в плену. Тем не менее, откройте 1 Парал. 9: 1. Там вы видите краткое заявление: «Так были перечислены по родам своим все Израильтяне, и вот они записаны в книге царей Израильских». Эту фразу «все Израильтяне» летописец повторяет десятки раз на протяжении всей книги. Да, он в основном уделяет внимание Иуде. Но то, что он включает в свое повествование большинство северных колен и его акцент на «всех Израильтянах» о чем-то говорит нам. Он говорит нам, что духовный стержень ​​народа не в национальной идентичности южного царства, но в обетованиях, которые Господь дал Давиду. Эти обещания предназначены для любого человека в Иудее или Израиле, который готов раскаяться и верить.

И еще один момент касательно этих родословных. Поскольку это уникальный жанр литературы в Священных Писаниях, он зачастую истолковывается ошибочно. Например, люди могут утверждать, что, если вы помолитесь также как молился Иавис в 1 Парал. 4: 10, вы получите такое же благословение, как и он. Остерегайтесь такой интерпретации. Во-первых, такой подход не учитывает различия между тем, как Бог действовал в народе Израиля, и тем, как он действует сегодня в своей церкви. И, во-вторых, это толкование отметает главное намерение автора в том, чтобы включить в книгу этот материал. Главная мысль здесь в том, что народ все еще связан с Божьим обещанием и что род Давида по-прежнему продолжается. Любой вторичный смысл должен соответствовать этой основной мысли.

**[ВОПРОСЫ]**

**1 Паралипоменон 10 - 2 Паралипоменон 9 - Объединенная монархия: Мессианская надежда общества после изгнания**

Следующий важный раздел посвящен объединенной монархии при Давиде и Соломоне. Если вы перейдете к 1 Парал. 17: 11-13, вы увидите причину, по которой Давиду в особенности уделяется столько внимания в этой книге. Бог говорит Давиду: «Когда исполнятся дни твои, и ты отойдешь к отцам твоим, тогда Я восставлю семя твое после тебя, которое будет из сынов твоих, и утвержу царство его.

12 Он построит Мне дом, и утвержу престол его на веки. 13 Я буду ему отцом, и он будет Мне сыном». В этом отрывке Бог заключает завет с Давидом. Да, один из сыновей Давида построит «дом», храм для Бога, но сам Бог построит «дом» для Давида - династию, из которой явится вечный царь. Вы наверняка помните об этом из 2 Царств.

Летописец желает, чтобы его читатели обратили внимание именно на это обетование. Мы можем видеть, как он это делает двумя способами: его рассказ отличается от описания Давида и Соломона в книгах Царств.

**1)** Первое отличие: в отличие от книг Царств, **Паралипоменон представляет видение того, каким будет Мессия, выделяя положительные аспекты Давида и Соломона.**

Чтобы увидеть пример того, что я имею в виду, вернитесь к 2 Царств 11: 1-2: “Через год, в то время, когда выходят цари [в походы], Давид послал Иоава и слуг своих с ним и всех Израильтян; и они поразили Аммонитян и осадили Равву; Давид же оставался в Иерусалиме. 2 Однажды под вечер Давид, встав с постели, прогуливался на кровле царского дома и увидел с кровли купающуюся женщину; а та женщина была очень красива.”

Вы наверняка знаете, чем заканчивается эта история: Давид совершает прелюбодеяние и даже убийство. 2 Царств напоминает нам, что Давид был далек от совершенства.

Но теперь перейдите к 1 Парал. 20: 1-2: “Через год, в то время когда цари выходят [на войну], вывел Иоав войско и стал разорять землю Аммонитян, и пришел и осадил Равву. Давид же оставался в Иерусалиме. Иоав, завоевав Равву, разрушил ее. 2 И взял Давид венец царя их с головы его, и в нем оказалось весу талант золота, и драгоценные камни были на нем; и был он возложен на голову Давид”.

Вот это да! Так ретушировать историю?! Ни слова про прелюбодеяние и убийство. В книге Царств Давид разоблачен как грешник. В Паралипоменон он носит венец победителя! Это один из многих примеров в книге Паралипоменон, когда Давид описан как *образцовый* царь. Пытается ли летописец скрыть факты? Совсем нет: грехи Давида были записаны в книге Царств именно для того, чтобы люди не забыли о них[[1]](#footnote-1). Но у летописца есть другая повестка дня. Изображая Давида преимущественно с положительной стороны, он рисует образ такого царя, на которого надеялись люди после плена.

То же самое мы видим, когда доходим до Соломона: его грех идолопоклонства, о котором вы можете прочитать в 3 Царств 11 отсутствует в Паралипоменон. Летописец описывает этих двух царей прошлого таким образом, чтобы мы могли увидеть образ будущего царя.

Сегодня мы можем удивляться тому, что история Давида и Соломона многому учит нас об Иисусе. Иисус – это Царь, который правит праведно; Иисус – это воин, который приносит нам победу над грехом, сатаной и смертью; Иисус – это пастырь наших сердец, который ведет нас к поклонению и молитве Богу; Иисус является владельцем всего богатства и великолепия; Иисус – это наивысшая мудрость Божья. Читайте о Давиде и Соломоне в этой книге и наслаждайтесь тем, как они предвещают величайшего Царя.

**2)** Второе, что нужно отметить в этом разделе: в отличие от книг Царств, **в книге Паралипоменон, рассказы о Давиде и Соломоне сосредоточены вокруг храма.**

В 3 Царств (5: 7) Хирам, царь Тирский, восхваляет Бога за мудрость Соломона: «благословен ныне Господь, Который дал Давиду сына мудрого [для] [управления] этим многочисленным народом!». В Паралипоменон (2 Парал. 2:12) мы вновь видим слова Хирама: «благословен Господь Бог Израилев, создавший небо и землю, давший царю Давиду сына мудрого, имеющего смысл и разум, который намерен строить дом Господу и дом царский для себя». В книгах Царств мудрость предназначена для правления; в Паралипоменон - для строительства. Читая этот раздел, вы не можете не заметить, сколько внимания уделено храму. Если быстро просмотреть 1 Парал. 22-26, можно увидеть, как много текста уделено подготовке Давида к строительству храма, который возведет Соломона. От наставлений священникам до заданий музыкантам и привратникам. И это продолжается во 2-ой книге Паралипоменон.

Почему столько внимания уделено храму? Не для того, чтобы народ надеялся на простое здание; в конце концов, молитва Соломона в 2 Парал. 6 признает, что Богу не нужно физическое место для проживания. Нет, все это внимание к храму напоминает нам, что для того, чтобы наслаждаться отношениями примирения с Богом, вернувшиеся изгнанники должны откликнуться покаянием и верой. *Летописец сосредотачивается на храме, потому что храм, где совершались жертвы искупления, олицетворяет готовность Бога простить всех, кто ищет его с раскаявшимися сердцами.* Послушайте 2 Парал. 6: 24-25: «Когда поражен будет народ Твой Израиль неприятелем за то, что согрешил пред Тобою, и они обратятся [к Тебе], и исповедают имя Твое, и будут просить и молиться пред Тобою в храме сем, 25 тогда Ты услышь с неба, и прости грех народа Твоего Израиля, и возврати их в землю, которую Ты дал им и отцам их». Приступать к Богу в храме необходимо было смиренно, умоляя о прощении. Вернувшиеся изгнанники должны были обрести именно такое отношение к Богу.

**[ВОПРОСЫ]**

**2 Паралипоменон 10-36. Цари Иуды: примеры мятежа и покаяния.**

В остальной части Паралипоменон содержится описание царей Иудейских, которые олицетворяют падение народа в грех, разделение и, наконец, изгнание. Чтобы понять значение этого заключительного раздела истории, нам нужно взглянуть на ключевой отрывок: 2 Парал. 7: 13-15. Помните, как мы использовали молитву Соломона при освящении храма в 3 Царстве для того, чтобы нам лучше понимать, что происходит в книгах Царств и понять их общий смысл? Мы можем сделать то же самое с книгой Паралипоменон - в частности, взглянув на то, что в неё было добавлено. Соломон только что посвятил храм Богу, и теперь Бог предстает перед Соломоном - и говорит. Это описано и в книгах Царств, но летописец включает сюда то, что именно Бог говорит. Как мы уже видели, это очень полезно для нас, когда летописец подчеркивает что-то особенное.

Если Я заключу небо и не будет дождя, и если повелю саранче поядать землю, или пошлю моровую язву на народ Мой, 14 и смирится народ Мой, который именуется именем Моим, и будут молиться, и взыщут лица Моего, и обратятся от худых путей своих, то Я услышу с неба и прощу грехи их и исцелю землю их. 15 Ныне очи Мои будут отверсты и уши Мои внимательны к молитве на месте сем.

Молитва Соломона в книгах Царств подчеркивает, что падение народа - это воплощение проклятия Второзакония (с надеждой на Божью милость). Но слова Бога здесь, в соответствующем разделе Паралипоменона, ставят акцент на этой мольбе о покаянии. В этом смысле, стих 14 отражает тему всей книги. Главы 10-36 охватывают период 19ти разных царей, от Ровоама до Седекии. Все они оцениваются по тому, насколько они соответствуют этому стиху. Смиренно ли они ищут Бога и отвращаются ли от греха? Или же они упорны в своем бунте, служении идолам, и продолжают лелеять свою гордость? Этот стих устанавливает важное понятие, которое летописец хотел донести до народа, вернувшегося из плена. Это идея *немедленного возмездия*. Можно представить, что, так как многие поколения грешили и делали беззаконие до того, как народ отправился в изгнание, эти вернувшиеся из плена люди могли бы подумать: «мы можем делать все, что захотим, и Бог не накажет нас прямо сейчас!» Эта самоуспокоенность представляла из себя реальную опасность. Летописец борется с такого рода мышлением. В этом разделе он указывает, как, когда цари и люди согрешали, они испытывали последствия своего греха *незамедлительно*, в своем собственном поколении. Но когда цари и люди повиновались и искали Бога, на что им указывает этот стих, Он «слышал с неба», «прощал их грех» и «исцелял землю их».

Стих 7:14 является очень важным в Паралипоменон, но я должен отметить, что он крайне неправильно применятся в наши дни. Это стих, который дается народу Божьему, Израилю, людям, которые были отделены Богом от других народов, чтобы явить его характер и дать жизнь Его Мессии. Вы наверняка слышали, как люди применяют этот стих к своей стране в наши дни, но неправильное применение вырывает этот стих – ужасным образом!! - из его первоначального контекста. Любая другая страна не является избранной землей Бога – в ней нет никакого искупительно-исторического смысла, как это было в случае с древней землей Израиля. Когда пришел Мессия, Бог завершил свой труд с особым народом в особой, физической, земле. Таким образом, это особое обещание «исцелить их землю» больше не распространяется на какое-либо место или нацию. Но *образец* раскаяния и благословения, который мы видим здесь, все еще актуален. Он учит нас, как народ Божий, постоянно отвращаться от нашего греха и искать Господа.

Итак, установив принцип немедленного возмездия, который так важен для книги Паралипоменон, давайте рассмотрим некоторые примеры того, как этот принцип действовал в этом заключительном разделе.

Сначала несколько положительных примеров:

Взгляните на 17: 9-10, где царь Иосафат наставляет учителей Слова Божьего: «И они учили в Иудее, имея с собою книгу закона Господня; и обходили все города Иудеи и учили народ. 10 И был страх Господень на всех царствах земель, которые вокруг Иудеи, и не воевали с Иосафатом.» Вы видите - немедленное благословение. Царь и люди слушают Бога, а затем они наслаждаются миром.

Или подумайте о другом добром царе, царе Езекии. Ближе к концу своей жизни он согрешает. И посмотрите, что происходит в 32: 25-26: «Но не воздал Езекия за оказанные ему благодеяния, ибо *возгордилось сердце* его. И был на него гнев [Божий] и на Иудею, и на Иерусалим. 26 Но как *смирился* Езекия в *гордости сердца своего*, - сам и жители Иерусалима, то не пришел на них гнев Господень во дни Езекии».

Но, к сожалению, плохое перевешивает хорошее в книге Паралипоменон. Давайте рассмотрим некоторые из этих примеров.

Во-первых, в 12: 1-2: «Когда царство Ровоама утвердилось, и он сделался силен, тогда он оставил закон Господень, и весь Израиль с ним. 2 На пятом году царствования Ровоама, Сусаким, царь Египетский, пошел на Иерусалим, - *потому что они отступили от Господа*». Вы видите закономерность: народ отступает от Яхве и сразу страдает от последствий.

Второй пример: царь Амасия, гл. 25:27: «И после того времени, как Амасия отступил от Господа, составили против него заговор в Иерусалиме, и он убежал в Лахис. И послали за ним в Лахис, и умертвили его там». Как только он отступает от Бога, Амасия убит своими же людьми.

Эта книга полна подобных примеров, как положительных, так и отрицательных, где каждое поколение судимо в зависимости от собственного поведения.

Если мы перелистаем до конца книги, мы увидим, к чему привело такое непослушание. Давайте прочитаем 2 Парал. 36: 15-20: «И посылал к ним Господь Бог отцов их, посланников Своих от раннего утра, потому что Он жалел Свой народ и Свое жилище. 16 Но они издевались над посланными от Бога и пренебрегали словами Его, и ругались над пророками Его, доколе не сошел гнев Господа на народ Его, так что не было [ему] спасения. 17 И Он навел на них царя Халдейского,… [теперь посмотрите на стих 19,] И сожгли дом Божий, и разрушили стену Иерусалима, и все чертоги его сожгли огнем, и все драгоценности его истребили. 20 И переселил он оставшихся от меча в Вавилон».

Но по милости Божьей, книга Паралипоменон на этом не заканчивается. В стихах 22-23 Бог побуждает иностранного царя Кира Персидского освободить народ, чтобы они могли восстановить храм в Иерусалиме. Но принцип незамедлительного возмездия по-прежнему сохраняется. Если этот народ, как и их отцы, откажутся искать Бога, они пожнут горькие плоды мятежа. И хотя они вернулись на землю, их сердца не в лучшем состоянии, чем у их предков.

**[ВОПРОСЫ]**

**Заключение**

Итак, в конце книги Паралипоменон, есть ли надежда для народа Божьего? Да: родословные показывают, что семя Давидово все еще живо. Акцент на храме напоминает людям, что Бог построит свой дом - дом сына Давидова. Как говорится в 2 Парал. 21: 7: «Однакоже не хотел Господь погубить дома Давидова ради завета, который заключил с Давидом, и потому что обещал дать ему светильник и сыновьям его на все времена». Итак, Паралипоменон ведет нас непосредственно к Христу, как к исполнению всех Божьих обетований. Иисус – это тот, кто спасает свой народ от духовной ссылки. Он - обещанный сын Давида и истинный храм. Поэтому конец Паралипоменона не является знаком вопроса или сомнением в отношении будущего для народа Божьего. Это гигантская стрела, которая указывает на Царя Царей, на того, кто «исцелит землю» Божьего народа окончательно.

Поскольку Паралипоменон указывает нам на Иисуса, эта книга очень вдохновляет. Вот несколько способов её применения:

* Во-первых, я бы посоветовал вам не читать Паралипоменон как простую историю, а относиться к ней как драгоценному указателю на Мессию. Мы должны использовать эту книгу, чтобы поддержать наше доверие ко Христу, поскольку мы видим, как он исполняет многовековые обещания.
* Во-вторых, при чтении Паралипоменона мы сопереживаем народу Божьему, который возвращается из изгнания. Мы, также, как и они, живем посередине (уже и еще не), ожидая возвращения Христа. Как летописец наставлял этот народ, наша надежда не должна быть в том, насколько оптимистично складываются наши обстоятельства. Она происходит не от земных правителей или великих церковных лидеров. Она зиждется на обетовании Бога. Нам, как и им, нужно оглянуться назад на историю искупления, чтобы мы могли быть уверены, что Бог обязательно исполнит свои обещания**. [если есть время, можете обсудить этот пункт]**
* И наконец, мы должны позволить акценту, который делает летописец, на незамедлительном возмездии, направить нас ко кресту. Если мы избираем непослушание вместо пути Божьего, мы пожнем то, что мы сеем. Грех всегда имеет последствия. Но слава Богу, что если мы во Христе, Иисус принял Божий суд за наши грехи на кресте! Если мы знаем эту евангельскую истину и дорожим ей, то это поможет нам избежать греха и практиковать жизнь покаяния, которой мы будем чтить Бога.

**Остались вопросы?**

1. Стоит также отметить, что летописец говорит об ошибке Давида в решении о подсчете войск против воли Бога в главе 21. [↑](#footnote-ref-1)