****

**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 21: Иеремия и Плач Иеремии**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Сегодня мы вернемся к большим пророкам. Мы будем изучать книги Иеремии и Плач Иеремии, написанные Иеремией. В качестве напоминания: причина, по которой мы движемся таким образом по Ветхому Завету, вместо того, чтобы просто брать книги в каноническом порядке, заключается не в том, чтобы запутать вас! Мы пытаемся понять ход искупительной истории. То есть мы пытаемся понять историческое повествование о том, как Бог совершает свой труд по искуплению народа для Себя. В конечном итоге, подготовить путь для Своего Сына, Иисуса Христа. Хотя Ветхий Завет состоит из 39 книг, они совместно рассказывают одну историю. Мы пытаемся рассмотреть эту историю в том порядке, который помогает нам лучше понять ее.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]

ИЕРЕМИЯ

Контекст**
Что происходит в то время, когда Иеремия пишет свои книги? Вавилоняне угрожают Южному Царству, Иудее. По мере чтения книги мы видим, что они вторгаются в Иудею. К тому времени, как мы доходим до конца книги, народ был уведен в плен в три захода (в 605, 597 и 586 годах до нашей эры). После последнего захвата вавилоняне сравняли город Иерусалим с землей, в том числе и великий храм Соломона. Вы можете прочитать обо всем этом в 4 Царств 22-25 и 2 Паралипоменона 34-36.[[1]](#footnote-1) Сам Иеремия жил и пророчествовал во время всех этих событий.

Почему Бог позволил этому случиться? На этот вопрос есть ответ в 3 и 4 книгах царств. Народ завета занимался идолопоклонством на протяжении десятилетий. Они поклонялись каждому чуждому божеству от Ваала и Молоха до «царицы небесной» и участвовали в таких актах «поклонения», как храмовая проституция и жертвоприношение детей. Помимо этого – неприкрытая ложь, коррупция, несправедливость, прелюбодеяния, угнетения беспомощных, клевета и т. д. К ним посылались пророки в течение долгого времени, но они не раскаивались. Народ потерпел крушение в отношении соблюдения завета. Иеремия объявляет проклятия завета, которые были записаны в Завете с первого дня во Второзаконии 27 и 28. Но, пророчествуя об этом разрушении, он также описывает то, как Бог завершит свой план искупления - более ясно, чем любой другой пророк, из тех, кого мы уже рассматривали.

Иеремия очень много говорит о наших сердцах. О наших греховных, неподдающихся изменениям человеческими усилиями сердцах. Итак, давайте начнем с обсуждения этих сердец. **Как Бог изменяет греховное человеческое сердце?** (Помогите людям задуматься не только об оправдании, но и об освящении.)

**Тема**

Иеремия – это большая книга, и никакое короткое тематическое утверждение не может полностью передать ее содержание. Но позвольте мне попытаться передать богословскую сущность книги этим утверждением:

*Ветхий завет не принес желаемых результатов; не потому, что он сам по себе изжил себя, а потому, что народ не смог соблюдать его из-за своих греховных сердец. Поэтому был необходим новый завет, который будет включать в себя новые сердца народа Божьего*.

Если вы знакомы с книгой Иеремии, вам могло показаться, что я сразу перешел к главе 31. Но нет. Глава 31 - это просто богословская вершина горы, на которую остальная часть книги поднимается и с которой она спускается. В этом и есть суть всей книги. Вопрос, на который отвечает Иеремия, заключается в следующем: почему был нарушен завет? Более глубоко, чем просто «народ согрешил». Вывод, к которому он приходит очень рано в книге, заключается в том, что дело было не в самом завете. Проблема заключается в людях. Они *не смогли* его соблюсти. Я повторю: они оказались *неспособными* это сделать. Они не могут соблюдать завет, потому что они влюблены в свой грех. Если их сердца являются проблемой, то ситуация довольно безнадежна, поскольку порочные сердца не могут изменить сами себя. Итак, первые 28 глав книги Иеремия *очень* пессимистичны. Люди *не могут* соблюдать завет, потому что их сердца порочны, и они *не могут* изменить свои сердца. *Единственное* возможное решение – это, если Бог *поменяет их сердца* и изнутри сделает их способными для участия в завете. Хотя, вспомните Второзаконие, где Бог обещает «обрезать ваши сердца» - он уже обещал это сделать.

Книга составлена, как вы видите на обороте распечаток, из пяти основных частей. Первые 29 глав пророчествуют о Божьем суде над его народом. Затем мы прерываемся в главах 30-33 на прекрасное описание окончательного решения Бога для этой проблемы: новые сердца. Главы 34-45 возвращаются к пророчеству, чтобы предсказать окончательное уничтожение Иерусалима. В главах 46-51 говорится о беззаконии народов, в том числе о вторжениях вавилонян. И, наконец, в главе 52 рассказывается об исполнении большей части этого пророчества: вторжение и уничтожение Иудеи. Всё вместе, это составляет самую длинную книгу в Библии.

**I. Основные темы**

Давайте разберем первые 30 глав, сосредоточившись на пяти важных темах.

**1. Нарушение Завета**. Во-первых, в книге Иеремии Бог обвиняет Иудею в нарушении его завета. Сначала он излагает обвинения в 2: 9-12. Иуда виновен в отказе от истинного Бога в обмен на бесполезных идолов.

**9** Поэтому Я еще буду судиться с вами, говорит Господь, и с сыновьями сыновей ваших буду судиться.

10 Ибо пойдите на острова Хиттимские и посмотрите, и пошлите в Кидар и разведайте прилежно, и рассмотрите: было ли [там] что-нибудь подобное сему?

11 переменил ли какой народ богов [своих], хотя они и не боги? а Мой народ променял славу свою на то, что не помогает.

12 Подивитесь сему, небеса, и содрогнитесь, и ужаснитесь, говорит Господь.

Дальнейшее чтение книги показывает, что суд Божий становится более серьезным, более страстным и более интенсивным. Он описывает грех Иудеи как прелюбодеяние: «как жена вероломно изменяет другу своему, так вероломно поступили со Мною вы, дом Израилев, говорит Господь.» (3:20). Он описывает их грех как блудодеяние: «У дороги сидела ты для них, как Аравитянин в пустыне, и осквернила землю блудом твоим и лукавством твоим» (3: 2)

Итак, Иудея нарушила завет. Это первая тема.

**2. Повторный, повсеместный грех**. Но во-вторых, нарушение завета не было одноразовым событием. Это повторяющаяся привычка, которая пронизывала все общество. В течение сотен лет Бог посылал пророков к ним. Послушайте, как Иеремия рассказывает о своем служении и о тех, кто нес подобное служение перед ним в главе 25.

**3** вот уже двадцать три года, было ко мне слово Господне, и я с раннего утра говорил вам, - и вы не слушали.

4 Господь посылал к вам всех рабов Своих, пророков, с раннего утра посылал, - и вы не слушали и не приклоняли уха своего, чтобы слушать.

5 Вам говорили: "обратитесь каждый от злого пути своего и от злых дел своих и живите на земле, которую Господь дал вам и отцам вашим из века в век.

Положение настолько ухудшилось, что Бог говорит: «хотя бы предстали пред лице Мое Моисей и Самуил, душа Моя не [приклонится] к народу сему; отгони [их] от лица Моего, пусть они отойдут!» (15: 1).

Вместо этого люди слушали лживые слова лжепророков. 6:14:

врачуют раны народа Моего легкомысленно, говоря: "мир! мир!", а мира нет.

Лжепророки говорят людям то, что они хотят слышать, вместо истины, которую они должны слышать. Интересно, сколько проповедников в наши дни повинны в том же самом. В скольких из наших церквей слово Бога не проповедуется добросовестно, так чтобы люди могли меняться. Как пишет Павел в 1 Кор. 4:20: «Ибо Царство Божие не в слове, а в силе». Нашим стандартом не должно быть просто знание того, что «проповедник говорил то, что не было ложным» (хотя лжепророки в день Иеремии не смогли бы пройти даже этот тест, 7: 8). Наш стандарт должен быть следующим: «проповедуется ли *полнота* Божьего слова так, что люди меняются?»

**3. Полная испорченность**. В-третьих, давайте посмотрим глубже, *почему* это произошло. Да, эта катастрофа является результатом нарушения завета. Но более глубокий вопрос состоит в том, *почему был нарушен завет? Почему люди не могли его сохранить?* Иеремия говорит в 6:10: «Вот, ухо у них необрезанное, и они не могут слушать; вот, слово Господне у них в посмеянии; оно неприятно им». Они *не могут* слышать слово Божье, потому что оно им неприятно. Нежелания слушать слово было настолько серьезным, что оно было равносильно отсутствию способности делать это.

Смотря еще глубже, Иеремия говорит нам в 17: 1: «Грех Иуды написан железным резцом, алмазным острием начертан на скрижали сердца их.» Грех высечен, выгравирован, на сердце! Посмотрите на стих 9: «Лукаво сердце [человеческое] более всего и крайне испорчено; кто узнает его?» В 18:12 Бог говорит Иеремии призвать Иудею к покаянию, но в то же самое время говорит пророку ожидать, что Иуда ответит: «не надейся; мы будем жить по своим помыслам и будем поступать каждый по упорству злого своего сердца". Люди *руководствуются* этими злыми сердцами. Грех *руководит* и *управляет* ими.

Наконец, давайте прочитаем 13:23:

Может ли Ефиоплянин переменить кожу свою и барс - пятна свои?

так и вы можете ли делать доброе, привыкнув делать злое?

Мало того, что укоренившийся грех человеческого сердца калечит и контролирует его, он не собирается освобождать его. Как мы только что прочитали в 17: 9, сердце не поддается лечению.

В своем естественном состоянии человеческое сердце неспособно услышать слово Бога. Оно ограничено в своих желаниях, эмоциях и чувствах, потому что на нем высечен грех. Грех - его рабовладелец, который управляет им. И выхода нет. Одним словом, это проклятие! Предупреждения, бедствия, разум и сила воли - всё бессильно вернуть нас к Богу. Это тема №3.

**[Вопросы]**
**4. Провозглашение суда.** В-четвертых, давайте посмотрим, что произойдет после того, как Бог обвиняет Иуду в нарушении завета. Иеремия пишет в 11: 11-12: «Посему так говорит Господь: вот, Я наведу на них бедствие, от которого они не могут избавиться, и когда воззовут ко Мне, не услышу их.

12 Тогда города Иуды и жители Иерусалима пойдут и воззовут к богам, которым они кадят; но они нисколько не помогут им во время бедствия их». Бог спрашивает, ранее, в 5: 7, 9: «Как же Мне простить тебя за это? Сыновья твои оставили Меня и клянутся теми, которые не боги. Я насыщал их, а они прелюбодействовали и толпами ходили в домы блудниц. 9 Неужели Я не накажу за это? говорит Господь.»

Бог накажет Иуду за нарушение завета. Именно здесь Иеремия заслуживает свою репутацию. В Божьих провозглашениях о суде мы видим одни из самых душераздирающих, ужасающих слов в Библии. 8:13:

До конца оберу их, говорит Господь,

не останется ни одной виноградины на лозе,

ни смоквы на смоковнице, и лист опадет, и что Я дал им, отойдет от них.

9:22:

и будут повержены трупы людей,

как навоз на поле и как снопы позади жнеца,

и некому будет собрать их.

12:11-12:

сделали его пустынею, и в запустении он плачет предо Мною; вся земля опустошена, потому что ни один человек не прилагает этого к сердцу. 12 На все горы в пустыне пришли опустошители; ибо меч Господа пожирает [все] от одного края земли до другого: нет мира ни для какой плоти.

15:7-8:

Я развеваю их веялом за ворота земли; лишаю их детей, гублю народ Мой; но они не возвращаются с путей своих. 8 Вдов их у Меня более, нежели песку в море

И это продолжается все дальше, и дальше, и дальше - на 30 глав. Иеремия вопиет, глава 6, стих 26:

Дочь народа моего! опояшь себя вретищем и посыпь себя пеплом; сокрушайся, как бы о смерти единственного сына, горько плачь; ибо внезапно придет на нас губитель.

Как говорится в Послании к Евреям 10:31: «Страшно впасть в руки Бога живого».

Но в этих главах есть еще одна тема:

**5. Суд как гибель творения**. Последняя тема, которую мы хотим отметить, - это характер Божьего суда. Суд в Иеремии - это не просто вторжение в Иудею. Он там начинается, но идет намного дальше. Он является настолько всеобъемлющим, что на самом деле происходит гибель творения. Послушайте стихи из главы 4:

**23** Смотрю на землю, и вот, она разорена и пуста, - на небеса, и нет на них света.

24 Смотрю на горы, и вот, они дрожат, и все холмы колеблются.

25 Смотрю, и вот, нет человека, и все птицы небесные разлетелись.

26 Смотрю, и вот, Кармил - пустыня, и все города его разрушены от лица Господа, от ярости гнева Его.

Вы слышите, как будто Бытие 1 происходит в обратном порядке? В этом суде есть нечто космическое, что-то первобытное, что выходит далеко за рамки судьбы одной нации в 6 веке до нашей эры. 4:28: «Восплачет о сем земля, и небеса помрачатся вверху, потому что Я сказал, Я определил, и не раскаюсь в том, и не отступлю от того».

**II. Иеремия Пророк**
Это были темы первого раздела. Теперь, прежде чем идти дальше, давайте посмотрим на самого Иеремию. Иеремия был человеком Божьим, влюбленным в слово Божье. Он пишет в 20: 9:

И подумал я: "не буду я напоминать о Нем и не буду более говорить во имя Его"; но было в сердце моем, как бы горящий огонь, заключенный в костях моих, и я истомился, удерживая его, и не мог.

Иногда мы думаем о Божьем вдохновении, как легком ветерке, несущим посланников Бога вперед. Иеремия испытал его как ураган, пылающий огонь, непреодолимую силу!

Слова Божьи обеспечили Иеремии наличие врагов. Иеремия описывает заговор священников и лжепророков против своей жизни в главе 26, и он был арестован за измену в 37 главе, потому что он пророчествовал о том, что вавилоняне победят. Царь, признав, что Иеремия был истинным пророком, тайно вызволил его из тюрьмы, чтобы спросить, есть ли у него слово от Господа. «Да», ответил Иеремия: «Ты будешь предан в руки царя Вавилонского». Иеремия, арестованный, побитый, находящийся под судом, отказался пойти на компромисс с его посланием! Затем Иеремия бросил вызов царю: «Что плохого я сделал тебе, твоим слугами или этому народу, что ты бросил меня в тюрьму? Где ваши пророки, которые пророчествовали вам, говоря: «Царь Вавилонский не выступит против вас и против этой земли»? Вот это храбрость!

Иеремия говорил о суде Божьем не из-за своего меланхолического состояния или клинической депрессии, а потому, что он любил слово Божие и был окружен грехом. Иеремия был человеком твердых убеждений.

Но вернемся к тому, что написал Иеремия.

**III. Новый Завет: Иеремия 31: 31-37**

К счастью, книга Иеремия - это не только грех и суд. В этом суровом пророчестве мы видим обещание того, что Бог продолжит воплощать свой план искупления. Он не просто упоминает об этом вскользь; это один из самых впечатляющих отрывков среди всех пророков. Мы читаем теологическую кульминацию книги в Иеремии 31: 31-34:

**31** Вот наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет, 32 не такой завет, какой Я заключил с отцами их в тот день, когда взял их за руку, чтобы вывести их из земли Египетской; тот завет Мой они нарушили, хотя Я оставался в союзе с ними, говорит Господь. 33 Но вот завет, который Я заключу с домом Израилевым после тех дней, говорит Господь: вложу закон Мой во внутренность их и на сердцах их напишу его, и буду им Богом, а они будут Моим народом. 34 И уже не будут учить друг друга, брат брата, и говорить: "познайте Господа", ибо все сами будут знать Меня, от малого до большого, говорит Господь, потому что Я прощу беззакония их и грехов их уже не воспомяну более.

Обратите внимание, что в стихе 31 Бог обещает новый завет. Помните, что проблема с первым заветом заключалась не в Боге или завете, а в том, что у людей были греховные сердца. Решение нового завета заключается в том, чтобы дать им новые сердца! Новый завет превосходит прежний тем, что теперь закон находится внутри народа Божьего. Он формирует их желания, волю, нужды и любовь. Действительно, он им нравится.

Это становится возможным, потому что Бог обещает простить грехи, как мы слышали в стихе 34. Вот это хорошие новости! Это Евангелие! Те из нас, кто отвернулся от своего греха и доверился Христу смог сделать это только потому, что, как мы читаем в Иеремии, Бог дал нам новые сердца. Он дал нам сердце и ум, чтобы любить Его, глаза, чтобы видеть и уши слышать истину. И желания, которые больше не порабощены греху, но свободны для стремления к наслаждению от созерцания величия Бога в лице Иисуса Христа.

У вас есть это новое сердце? Или языком Нового Завета - вы родились свыше? Христианство - это не просто интеллектуальное согласие с тем, что произошло за пределами Иерусалима две тысячи лет назад. Это возрождение духовно мертвых людей для взаимоотношений с тем, кто Свят во всей Вселенной. Это описывает ваш опыт? Взгляните пристально на Евангелие Иисуса, потому что именно там сияет слава Божья для спасения людей из тьмы, искупления их от греха и для нового рождения

Имейте в виду, насколько более ценным является это послание, когда оно пробивается сквозь первые 30 глав Иеремии. Если все, что мы читаем - это такие кульминационные отрывки, как этот, мы упустим нашу собственную порочность, которая резко противится благой вести. Используйте Иеремию, чтобы понять свою полную неспособность и нежелание следовать закону Бога, вне Христа. И затем насладитесь 31-ой главой, как благой вестью.

**IV. Суд над народами и разрушение Иерусалима: Иеремия 46-52**
Мы могли бы потратить гораздо больше времени на главу 31, как это делают авторы Нового Завета. Но, из-за нехватки времени, давайте продолжим. В главах 34-45 Иеремия описывает окончательное разрушение Иерусалима. Затем в главах 46-51 - пророчества о суде над другими народами, включая Египет, Филистимлян, Моав, Аммон, Едом и некоторые другие. Как и другие пророки, Иеремия осуждает языческие народы за гордость, дерзость, хвастовство, глупость, за то, что они плохо обращались с Божьим народом, за доверие богатству и военной мощи. Этот раздел завершается длинным провозглашением осуждения самого Вавилона. Вавилон был инструментом, который Бог использовал для наказания Иуды, и Иеремию обвинили в измене, так как он пророчил победу Вавилону. Но Иеремия не предатель. Он знает, что, хотя Бог и использует Вавилон, Вавилон сам не без вины. Вавилон осужден, потому что он радовался падению народа Божьего (50:11). И потому, что Вавилон был виновен в жестокости, угнетении и уничтожении народа Божьего. Поэтому низвержение Вавилона было «возмездие Господа» (50:15). Вавилон - это «дубинка» Бога, с помощью которой он поражает народы и царства (51: 20); тем не менее, Бог говорит: «Вот, Я - на тебя, гора губительная, говорит Господь, разоряющая всю землю» (51:25). Хотя Бог судит свой народ, он в конечном итоге будет судить и их угнетателей. Как говорит Иеремия,

 Ибо не овдовел Израиль и Иуда от Бога Своего, Господа Саваофа; хотя земля их полна грехами пред Святым Израилевым. (51:5).

В заключении, Иеремия описывает исполнение своего главного пророчества. Мы читаем в главе 52: «В четвертом месяце, в девятый день месяца, голод в городе усилился, и не было хлеба у народа земли.

7 Сделан был пролом в город, и побежали все военные,…пришел Навузардан, начальник телохранителей, предстоявший пред царем Вавилонским, в Иерусалим 13 и сожег дом Господень, и дом царя, и все домы в Иерусалиме, и все домы большие сожег огнем… и выселен был Иуда из земли своей». Пребывание Божьего народа в обетованной земле, казалось, подошло к концу, и народ ожидает крах. Так заканчивается пророчество Иеремии. За исключением последних нескольких стихов. Посмотрите на стихи 31-34. Помните Иоакима? Ранний царь из рода Давидова? Он жив и даже приглашен за стол царя. Какой интересный способ положить конец этой хронике суда. Семя женщины, семя Давида, все еще живо. Бог все равно выполнит свои обещания.

**[ВОПРОСЫ]

Плач Иеремии

Контекст**Книга Плач Иеремии следует прямо за тем, как Бог разрушил Свой город, Иерусалим. В этой поэме Иерусалим изображен в виде женщины, которая оплакивает своих детей, и некому ее утешить.

**Тема**

Это послание тем, кто остался после разрушения города:

*Мы в трауре, потому что Бог сделал это, хотя в этом наша вина. Теперь нам нужно, чтобы Он изменил наши сердца, ибо Он снова утешит нас.*

Я сказал, что в центре внимания книги находится разрушение Богом Своего города. Автор дает понять это очень ясно. Это еще одна из тех книг, которые делают упор на суверенности Бога. Тем не менее, это произошло по вине народа. Однако, как и в каждой пророческой книге, здесь есть и надежда. Точно так же, как в книге Иеремии, это надежда заключается в том, чтобы обрести новые сердца от Бога.

Книга Плач Иеремии обладает очень четкой структурой. Это серия акростихов, написанных в стиле панихиды. Общая структура ставит тему сострадания Бога в главе 3 в центр книги и обсуждением греха и суда с обеих сторон в главах 2 и 4. Мы сегодня закончим занятие обзором этих стихов.

**Город греха и гнев судьи**
В первом стихотворении рассказывается о падении Иерусалима и о грехах народа, которые привели к Божьему суду. «Как одиноко сидит город, некогда многолюдный!» - восклицает он (ст.1). «Враги его стали во главе, неприятели его благоденствуют» (ст.5). Хуже всего то, это запустение заслужено. «Тяжко согрешил Иерусалим, за то и сделался отвратительным; все, прославлявшие его, смотрят на него с презрением» (ст. 8).

Второе и четвертое стихотворения охватывают темы греха и суда, повторяя многое из того, что мы видели в Иеремии. «Как помрачил Господь во гневе Своем дщерь Сиона!» говорит он (2: 1), «Погубил Господь все жилища Иакова, не пощадил» (2: 2). В четвертом стихотворении автор говорит: «Совершил Господь гнев Свой, излил ярость гнева Своего и зажег на Сионе огонь, который пожрал основания его» (4:11).

**Сострадание Бога**
Но в главе 3, в середине стихотворения, тема меняется, и мы читаем размышление на тему милости и благости Божьей: «Вот что я отвечаю сердцу моему и потому уповаю: 22 по милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось. 23 Оно обновляется каждое утро; велика верность Твоя!

26 Благо тому, кто терпеливо ожидает спасения от Господа» (3: 21-26).

Несколько стихов спустя автор начинает размышлять о двойственной роли Божьего суверенитета и человеческой ответственности: «Не от уст ли Всевышнего происходит бедствие и благополучие?

39 Зачем сетует человек живущий? всякий сетуй на грехи свои» (ст. 38-39). И благословения, и проклятия исходят от Бога, но мы несем ответственность за свой выбор. За этим богословским утверждением не следует апологетического объяснения – оно просто произносится и принимается.

И наконец, пятое и последнее стихотворение в главе 5 заканчивается признанием законного царства Бога и мольбой о его милости. Стих 21:

 Ты, Господи, пребываешь во веки; престол Твой - в род и род.

20 Для чего совсем забываешь нас, оставляешь нас на долгое время?

21 Обрати нас к Тебе, Господи, и мы обратимся; обнови дни наши, как древле.

22 Неужели Ты совсем отверг нас, прогневался на нас безмерно? (21-23)

Даже во время самого сурового Божьего суда Божий народ может по-прежнему обращаться к нему в надежде, просить о милости и ждать обновления. Это может быть посланием огромной поддержки и утешения посреди страданий.

**[ВОПРОСЫ]

[ПОМОЛИТЕСЬ]**

1. Преподаватель может в это время также порекомендовать три справочника, которые любой, кто всерьез изучает Ветхий Завет должен иметь в своей личной библиотеке: «Новый библейский словарь» под редакцией Маршалла, Милларда, Пакера и Уайзмена (опубликовано IVP), Новый Словарь библейского богословия под редакцией Александра, Роснера, Карсона и Голдсуорси (также опубликован IVP) и «Введение в Ветхий Завет» Дилларда и Лонгмана (Зондерван). Я полагаю, что мы можем добавить в этот список Книгу карт и таблиц (от Rose Publishing). Это замечательные справочники для такого рода исторических и библейско-богословских тем. [↑](#footnote-ref-1)