****

**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 20: Наум, Аввакум и Софония**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Доброе утро, я рад приветствовать вас на семинаре по обзору Ветхого Завета! Сегодня мы рассмотрим три книги, посвященные проблеме зла в этом мире: Наум, Аввакум и Софония. Постойте! – скажите вы. Я думал, что малые пророки посвящены теме суда. В целом, так оно и есть…и я думаю, вы будете также удивлены теми сокровищами, которые мы обнаружим сегодня. Проблема зла (почему плохое случается с хорошими людьми) находится в центре состояния человечества. Если Бог благ, и Бог суверенен над всем, то почему происходят плохие события? Какие цели Бог может в этом преследовать? Книга Иова, вероятно, является самым известным диспутом в Библии на эту тему; также можно припомнить и средние главы послания к Римлян. Но здесь, в конце Ветхого Завета, мы снова видим эту тему.

Итак, давайте вначале посмотрим на библейский контекст. ***Каков ответ Библии на проблему зла?*** Я знаю, что это не типичный вопрос, с которым вы сталкиваетесь в 9:30 утра. Но почему бы нам не начать занятие с трудных вопросов. ***Каков ответ Библии на проблему зла?***

Посмотрим на то, как в целом пророки отвечают на этот вопрос:

* Наум уверяет нас, что Бог будет производить суд. Лично, грозно, сокрушительно. Конечно, это ясный ответ на вопрос, который мы задаем - проблема зла окончательным образом решается Божьи судом. Но лично во мне, если вы такой же грешник, как я, это вызывает тревогу.
* Поэтому мы переходим к Аввакуму. Диалог между пророком и Богом о том, почему Бог не хочет судить делающих зло. Когда Аввакум узнает ответ (что Бог скоро осудит Израиль через еще более нечестивый народ, чем они сами), Аввакум ужасается тому, что, кажется, является еще большим злом. Ответ Аввакума? Доверие. «Праведник своею верою жив будет[[1]](#footnote-1)». Как мы видели в книге Иова, Бог не объясняет свои действия, чтобы удовлетворить наше любопытство. Но он уже раскрыл свой характер и свои цели достаточно для того, чтобы мы могли ему доверять. Поэтому, если Наум провозглашает, что Бог судит, книга Аввакума - это призыв к доверию. В Библии нет объяснения проблемы зла, но есть мощный призыв к доверию.
* И все же по Божьей милости, это еще не конец истории. Потому что затем мы доходим до книги Софонии, которая начинается с пророческого разрушения всего мира, тем не менее заканчивается чудесным описанием окончательного решения Богом проблемы зла. Потому что, в конце концов, настоящая проблема зла состоит не в том, что с добрыми людьми случается что-то плохое, но в том почему что-то хорошее происходит в жизни плохих людей. Потому что мы все нечестивы. Таким образом, книга Аввакума призывает к доверию в настоящем, а книга Софонии указывает на будущие изменения и искупление. Сам Бог делает так, что его нечестивый народ становится святым и благим и возвращает их домой, чтобы они жили с ним вечно.

Итак, это краткий обзор того, что мы увидим. Наум: Бог *будет* судить. Аввакум: у нас есть доказательства того, что нам нужно доверять его таинственным целям. Софония: у нас есть надежда, что однажды проблема зла будет решена, когда Бог обратит свой народ к себе.

Давайте приступим к первой книге - Наум.

**Наум

Контекст**
Наум пророчествовал в конце VII века до н.э., после того как северное царство было завоевано Ассирией, но до того, как южное царство было уведено в плен спустя 100 лет. Это время было наполнено реальным страхом ассирийской угрозы Югу. Проблемы в отношениях между Иудеей и Ассирией имели давнюю историю. Ассирия уже долгое время угнетала их и была известна своей жестокостью[[2]](#footnote-2). Прошло не менее 125 лет с тех пор, как они раскаялись в ответ на проповедь Ионы. Но с тех пор они вернулись к насильственным методам и притесняли Иудею. В это время пронесся слух о том, что еще одна великая иностранная держава набирает мощь на востоке - Вавилон. Основываясь на событиях, описанных в главе 3, мы можем отнести время этой книги к периоду после падения города Фивы в Египте, но до падения Ассирии. То есть скорее всего, это пик Ассирийского господства.

Разумеется, для большинства людей самым острым богословским вопросом являлось то, что я изложил несколько минут назад. Что делал Бог в это время? Разве он не обещал позаботиться о своем народе? Но их братья на севере были полностью уничтожены, и их будущее выглядит не лучше. Кто же здесь правит по настоящему?

**Тема**

Мы можем обобщить пророчество Наума следующим образом:

*Яхве остается ревностным по отношению к Своему народу и всеми силами защищает их, поэтому они не должны бояться, ибо Господь сильнее их врагов и лишит их силы.*
Книга Наума очень напоминает некую книг ужасов. Когда вы будете её читать, вы поймете, что я имею в виду. Она о том как Бог праведно, с энтузиазмом, демонстративно уничтожает своих врагов, которые терзали его народ завета.

Мы рассмотрим эту книгу в трех частях. Божье намерение защитить свой народ, 1: 2-11. Божий предупредительный суд против своих врагов, 1: 12-2: 12. Суд в действии. 2:13 до конца книги. Будет хорошо, если вы будете смотреть в своей Библии те отрывки, которые я буду упоминать.

**Яхве защитит свой народ**
Взгляните на **главу 1, стихи с 1 по 5**. Когда я буду читать эти стихи, послушайте, как Наум усиливает свое послание, опираясь на образы Исхода. В то время это было величайшим проявлением Божьей защиты его народа.[[3]](#footnote-3)

**1**Пророчество о Ниневии; книга видений Наума Елкосеянина.

2 Господь есть Бог ревнитель и мститель; мститель Господь и страшен в гневе: мстит Господь врагам Своим и не пощадит противников Своих.

3 Господь долготерпелив и велик могуществом, и не оставляет без наказания; в вихре и в буре шествие Господа, облако - пыль от ног Его.

4 Запретит Он морю, и оно высыхает, и все реки иссякают; вянет Васан и Кармил, и блекнет цвет на Ливане.

5 Горы трясутся пред Ним, и холмы тают, и земля колеблется пред лицем Его, и вселенная и все живущие в ней.

Ниневия - столица Ассирии. Итак, это пророчество о страшном враге Иудеи. Вы заметили стиль языка книги Исход? Стих 2: Бог ревнитель. Стих 3: Он долготерпелив, но полон справедливости. Так Моисей описывал Его на горе Синай (Исход 20: 5; 34:14). Стихи 3 и 5 - Яхве шествует по облакам, иссушает моря и реки и заставляет горы содрогаться. Это именно то, что он сделал, когда спас Свой народ из Египта, привел их на Синай, а затем дал им завоевать землю (Исход 19: 16-18, Псалом 105: 9, Иисус Навин 3: 13-15). Яхве снова спасет их, как и тогда!

Но Наум не просто вспоминает Исход. Он также нелестно отзывается об ассирийских богах. Дело в том, что ассирийцы верили в богов Природы. Здесь же мы видим, что Господь суверен над всей природой. Ассирия только кажется сильной и могущественной. Но на самом деле Яхве, словами стиха 3, «велик могуществом».

Суть всего этого в **стихе 7:**

Благ Господь, убежище в день скорби,

и знает надеющихся на Него.

Стих 8, он уничтожит Ниневию.

**Божье предупреждение о суде**
Дальше мы видим как Бог угрожает Ассирии судом в стихах 9-15 первой главы[[4]](#footnote-4). Вместо того, чтобы начать с осуждения и закончить благодатью, как в большинстве книг других пророков, Божьи обетования благодати в 1:15 периодически появляются на фоне послания о суде над врагами Божьими.

Что мы можем здесь почерпнуть? Бог **ревнитель и защищает** Свой народ, будь это Иудея в то время, или Церковь сейчас. Он гневается на тех, кто приносит ущерб его народу. Какая бы ни приходила беда, гонение или страдания в жизни народа Божьего в этом мире, мы знаем, что Господь никогда не оставляет и не покидает нас. Однажды он полностью воздаст за нас.

Сам Иисус говорит нам эти утешительные слова в **Матфея 10: 28-31**: «И не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить; а бойтесь более Того, Кто может и душу и тело погубить в геенне. 29 Не две ли малые птицы продаются за ассарий? И ни одна из них не упадет на землю без [воли] Отца вашего;30 у вас же и волосы на голове все сочтены; 31 не бойтесь же: вы лучше многих малых птиц». Церковь может казаться исполненной безнравственностью, лжеучителями и всякими чуждыми доктринами. Но она не погибнет. Господь, великий могуществом, сохранит ее, пока она не будет готова встретиться с ее грядущим Царем.

**Видение о падении Ниневии**

Это приводит нас к двум последним главам книги. Как будет выглядеть этот суд? Страшно даже подумать. Глава 2 открывается картиной суда. Затем в стихе 11, он высмеивает Ниневию в качестве так называемого льва. Посмотрите на пугающие слова в стихе 13, которые повторяются снова в главе 3: «Вот, Я - на тебя (*т.е. против тебя*)! говорит Господь Саваоф». Это что такое ад.

Глава 3 начинается с видения, в котором Ниневия разоблачена, а затем в стихе 4 мы встречаем еще одну издевку над Ниневией, как о колдунье-блуднице. Стих 8 насмехается над Ниневией, говоря, что она падет со своих высот точно также, как внезапно пали Фивы. И заканчивается эта книга реквиемом в стихах 18-19.

Суд этот является окончательным. Почему здесь использован насмешливый язык? Потому что Бог находит наслаждение в суде над врагами. Суд не является некой неприятной логической обязанностью для справедливого Бога, которую он выполняет с сожалением. Он ненавидит грех, и он ненавидит тех, кто грешит.

Любопытно, как все это воспринималось в то время. Неизвестный пророк-деревенщина из колена Иудина приносит книгу суда самому могущественному народу на земле. Неужели Наум доставил ее собственноручно? Интересно, что из всех пророков она действительно описывается как «книга» в 1: 1 - документ, который должен быть доставлен адресату. Он передал её народу Ассирии? Поплатился ли он своей жизнью за эти слова от Бога? Нам, по эту строну небес, это неизвестно.

Но город действительно пал. В 612 году до нашей эры мидийцы, вавилоняне и скифы осадили город во время гигантской бури. Защитная река и ров вокруг города были переполнены, так что огромные куски стен обрушились, как предсказал Наум в 2:6. Захватчики вошли в город и разорили город настолько, что даже его местоположение было забыто на более чем 2000 лет. Как и сказал об этом Наум в 2:10.

Это звучит как предупреждение и для нас. Вы чувствуете себя в безопасности? У вас все схвачено? Но все так быстро может измениться. Поэтому прислушайтесь к предупреждению об этом упавшем городе Ниневии. Используйте эту книгу как отрезвляющее напоминание о том, чтобы не доверять окружающему миру, но только Богу, который царствует вечно.

Прежде чем мы закончим обзор этой книги, посмотрим на последнее предложение в ней. Вопрос. Можете ли вы вспомнить, кто еще из пророков заканчивает вопросом? Иона. Пророк Божьей милости для Ниневии. Конечно, это не случайно. Ниневия, которая когда-то была объектом Божьей милости, стала объектом гнева Божьего. Итак, мы видим наш первый ответ на проблему зла. Бог будет судить зло. Лично, грозно, окончательно.

Теперь давайте перейдем к книге Аввакум.

**[Вопросы]

АВВАКУМ

Контекст**

Аввакум пророчествует вскоре после Наума, в конце VII века до нашей эры: в период между падением двух царств. Разница в том, что Ассирия уже не представляет из себя угрозы. Скорее его внимание сосредоточено на *внутренних* проблемах Иудеи. Люди жестоки и нечестивы, и Аввакум призывает к правосудию.

**Тема**

Последующий диалог между Аввакумом и Господом дает нам описание темы этой книги:

*Яхве суверен над действиями нечестивых. Даже в их нечестии они служат целям Яхве. Однако Яхве не виновен в самом зле, потому что в свое время они будут судимы за свое зло. Поэтому народ Божий должен терпеливо ожидать и доверять своему Богу и поклоняться Ему.*Я знаю, это длинное определение темы для такой короткой книги, но в книге Аввакума действительно много что происходит! Даже когда беззаконие изобилует, ничего не происходит без ведома Яхве, и все совершается для достижения его целей. Поэтому, когда народ Божий окружен бедствием и несправедливостью, они должны продолжать доверять Богу и поклоняться Ему. Потому что они знают, что Он видит все, и в святости контролирует пространство и время.

Чтобы понять эту книгу, мы просто рассмотрим беседу Аввакума с Богом. Вы увидите это в виде плана на обратной стороне распечаток.

**Доколе?**
Посмотрите на **главу 1, стихи 2-3**.

Доколе, Господи, я буду взывать, и Ты не слышишь, буду вопиять к Тебе о насилии, и Ты не спасаешь?

3 Для чего даешь мне видеть злодейство и смотреть на бедствия? Грабительство и насилие предо мною, и восстает вражда и поднимается раздор.

Это первоначальные вопросы пророка. Призыв к правосудию. И Бог отвечает в стихе 5. Вот что он говорит:

**Пока Бог не совершит суд посредством жестокого народа**

Посмотрите между народами и внимательно вглядитесь, и вы сильно изумитесь; ибо Я сделаю во дни ваши такое дело, которому вы не поверили бы, если бы вам рассказывали.

6 Ибо вот, Я подниму Халдеев, народ жестокий и необузданный, который ходит по широтам земли, чтобы завладеть не принадлежащими ему селениями.

В книге Наума Бог утешает свой народ своей силой, которой он будет защищать их. На этот раз та же сила направлена *против* Божьего народа, и он *все еще* управляет всем.

**Разве Яхве не любит праведность?**

Это не совсем тот ответ, который ожидал Аввакум! Мы читаем ответ Аввакума в остальной части главы 1. Обобщение в конце стиха 13: «для чего же Ты смотришь на злодеев и безмолвствуешь, когда нечестивец поглощает того, кто праведнее его?» Конечно, народ Божий не был идеальным, но он не был таким, как вавилоняне! Как Яхве может быть и благим, и суверенным над вселенной, где существует зло? И как он может использовать это зло?

**Будьте терпеливы и доверьтесь!**
Ответ от Бога приходит в **главе 2**. Несколько основных моментов:

1. Бог будет судить этих вавилонян. Он будет судить за их уничтожение творения, уничтожение человеческой жизни, жестокость и идолопоклонство. Вот в чем суть этих стихов. Обратите внимание на слова «бродящее вино» в стихе 5. Возможно, это является ссылкой на пиршество Валтасара, которое было судьбоносной и роковой ночью для вавилонской империи.
2. Во-вторых, нужно отметить интересную фразу в стихе 4. Бог описывает вавилонян как «надменных», и говорит, что праведники будут жить верой. Павел ссылается на этот стих в Послании к Римлянам 1 и Галатам 3, и также автор послания Евреям (10:38) утверждает, что оправдание всегда было только по вере.
3. В-третьих, стих 14: «Ибо земля наполнится познанием славы Господа, как воды наполняют море».
4. И, наконец, в-четвертых, стих 20: «А Господь - во святом храме Своем: да молчит вся земля пред лицем Его!».

Как нам все это объединить? Если бы у нас было время, я мог бы разобрать с вами весь этот отрывок, и я думаю, что это было бы вполне очевидно. Но, не имея столько времени, позвольте мне лишь подытожить.

Чтобы мы не думали, что Бог больше не является праведным из-за того, как он поступает со своим народом, мы можем быть уверены: он действительно будет судить вавилонян. Он знает, каковы они на самом деле. Но кроме этого, у него есть бОльшая задача: он желает наполнить эту землю знанием о его славе также как воды наполняют море. В то время как народ трудится лишь для огня (стих 13), Бог трудится над чем-то гораздо более великим. Его пути действительно выше наших.

Итак, происходит нечто плохое. Но мы знаем, что окончательная справедливость грядет и что Бог обернет все в благо. Что нам делать тем временем? Мы доверяем. «Праведники будут жить верою». И мы признаем, что Он есть Бог, а мы - нет. Наше дело не обвинять его, а доверять Ему. «Господь - во святом храме Своем: да молчит вся земля пред лицем Его!»

В тяжелые времена народ Божий призван доверять. У народа в дни Аввакума были основания доверять. В конце концов, они видели, как Бог использовал рабство в Египте и Исход, чтобы провозгласить свою силу во благо своего народа. У нас есть еще больше оснований доверять Ему! Бог использовал величайшее зло в истории, убийство его совершенного сына, для нашего искупления. Его пути могут быть загадочными для нас. Но для тех, чья вера была вменена в праведность, мы знаем, что Он все будет использовать как для своей славы, так и для нашего блага.

**Аввакум 3**
Заключительная глава - это ответ Аввакума, полный веры и хвалы Господа за Его мудрость и спасение, и доверия к Его суверенности. Давайте прочитаем его вывод в **3: 16-19**.

**16**Я услышал, и вострепетала внутренность моя; при вести о сем задрожали губы мои, боль проникла в кости мои, и колеблется место подо мною; а я должен быть спокоен в день бедствия, когда придет на народ мой грабитель его.

17 Хотя бы не расцвела смоковница и не было плода на виноградных лозах, и маслина изменила, и нива не дала пищи, хотя бы не стало овец в загоне и рогатого скота в стойлах, -

18 но и тогда я буду радоваться о Господе и веселиться о Боге спасения моего.

19 Господь Бог - сила моя: Он сделает ноги мои как у оленя и на высоты мои возведет меня! (Начальнику хора).

Какое мощное исповедание веры в Бога, несмотря на окружающие обстоятельства!

Аввакум понимает послание Бога. Он будет терпеливо ожидать справедливости посреди великих страданий. Помимо этого, хотя его обстоятельства безрадостны, он может радоваться в Боге. Радость посреди страданий! Как это возможно? Потому что Бог - его сила. Потому что он знает, что Богу можно доверять. Когда Бог говорит, что его благие цели стоят того, чтобы терпеть вторжение и истребление, Аввакум может быть спокоен. Он может ждать и в этом доверии обрести радость.

Но это ожидание, даже в радости, всегда смотрит вперед, на окончательный ответ Бога. Именно это подводит нас к книге Софонии.

**[Вопросы]

Софония

Контекст**

Софония пророчествует всего за несколько лет до Аввакума. Хотя они оба пророчат одно и то же (падение Иудеи перед Вавилоном), они подходят к этому по-разному. Аввакум раздосадован тем, что Бог использует нечестивый народ для достижения своих целей. Книга Софонии менее сложна и просто говорит о том, что Божье терпение к Иудее закончилось и их ожидает суд. Но затем указывает на окончательную милость Бога.

Позвольте мне еще раз сказать об историческом контексте, прежде чем мы перейдем к книге Софонии. В древних ближневосточных документах часто говорилось о некоем «дне» великого царя. Этот «день» («день» Сеннахириба или «день» Навуходоносора) был днем, когда по-настоящему великий царь мог уничтожить целую армию противника, от начала и до конца, за один день! Обычно войны длились годами. Но чтобы прославлять себя в своих писаниях, они описывали, как побеждали своих врагов в «день» того или иного правителя. Это было метафорой великой мощи царя и полноты его завоеваний.

**Тема**.

Таким образом, мы можем понять больше о «дне Яхве», который я назвал ранее «днем Господним». Мы также можем понять книгу Софонии. Вот как я могу обобщить содержание этой книги:

*День Господень будет самым страшным «днём», и он будет направлен против всех ложных богов. Но даже в этом бедствии Бог сотворит для себя остаток.*

Как и в книге Иоиля, день Господень является главной темой этой книги. Подобно тому, как мы видим в других пророческих книгах, он наступит сначала для народа Божьего, а затем и для других народов. Это день гнева и спасения. Первая глава посвящена дню Господню для Иудеи; следующий раздел до 3:7 - это день Господень для народов. И затем 3: 8-20 фокусируется на сохранении остатка. Мы быстро пробежимся по двум первым разделам, чтобы подробнее остановиться на третьем.

Книга начинается резко, с разрушения всей жизни. Стих 2:

Все истреблю с лица земли, говорит Господь:

3 истреблю людей и скот, истреблю птиц небесных и рыб морских, и соблазны вместе с нечестивыми; истреблю людей с лица земли, говорит Господь.

Похоже на потоп из книги Бытие, не так ли? Суд всей земли еще раз.

Поэтому он сначала обращается к Иудее. Со слов 1:12 эти люди сидят на дрожжах, то есть пребывают в самоуспокоенности. «не делает Господь ни добра, ни зла», - говорят они. Но, как выясняется, он собирается сделать очень много. С их точки зрения, это плохие новости.

Но во второй главе стих три мы видим надежду: «взыщите правду, взыщите смиренномудрие; может быть, вы укроетесь в день гнева Господня».

Затем глава 2 обращает внимание на остальные народы. Для врагов Бога нет призыва к покаянию или обещание милости.

**Софония 3: 8-20**

Но это будет не только день гнева. Это также день спасения остатка. Пройдя через такой страшный суд, что этот остаток должен думать о заботе Божьей? Посмотрите на 3: 8:

Итак ждите Меня, говорит Господь, до того дня, когда Я восстану для опустошения, ибо Мною определено собрать народы, созвать царства, чтобы излить на них негодование Мое, всю ярость гнева Моего; ибо огнем ревности Моей пожрана будет вся земля.

Также как в книге Аввакума. Будьте терпеливы; Бог будет судить ваших врагов. Но Софония идет дальше. Посмотрите на стих 9:

Бог не только воздаст за свой народ (стих 8), он изменит свой народ (стих 9).

Тогда опять Я дам народам уста чистые, чтобы все призывали имя Господа и служили Ему единодушно.

Обратите внимание, что это происходит со всеми народами, а не только с Израилем.

Он соберет свой народ из всех народов (стих 10), и он будет торжествовать о своем народе, когда они будут восхвалять его. 3:17 - это известный стих: «возвеселится о тебе радостью, будет милостив по любви Своей, будет торжествовать о тебе с ликованием». Для Божьего народа больше нет наказания (стих 15). Больше нет врагов. Больше нет страха. И народ Божий, стих 20, наконец будет дома: «В то время приведу вас и тогда же соберу вас, ибо сделаю вас именитыми и почетными между всеми народами земли, когда возвращу плен ваш перед глазами вашими, говорит Господь».

**Применение**

Друзья, несмотря на трудности, с которыми мы сталкиваемся в этой жизни, наша *самая великая проблема* уже решена. Бог примирил нас с Собой во Христе! Если мы сможем усвоить это, тогда мы не будем бояться мира, как научает нас Наум. Мы не будем любить мир, как наставляет нас Аввакум. Мы будем славить Бога нашего, как учит нас Софония. Мы будем уверены в правосудии Бога. Мы будем терпеливо ожидать Его. Мы будем надеяться на это чудесное обетование полного восстановления всего Божьего народа.

**Заключение**

На следующем занятии мы вернемся к большим пророкам, продолжая обзор Ветхого Завета и искупительно-исторической истории.

**[Вопросы]

[ПОМОЛИТЕСЬ]**

1. Аввакум 2:4 [↑](#footnote-ref-1)
2. Фактически, именно ассирийцы изобрели самую жестокую форму казни, которую когда-либо придумывали люди: распятие. [↑](#footnote-ref-2)
3. Ср. например, Исход 19:18; 20: 5-7; 34: 6; Второзаконие 32:35, 41. [↑](#footnote-ref-3)
4. Удалено: «Кстати, здесь есть ощущение некой загадки, чего нет в наших Библиях. Взгляните на стих 14. Вы видите эти скобки вокруг слова «Ассур»? И снова вокруг слова «Ниневия» в стихе 8. Это означает, что эти слова не присутствуют в первоначальном тексте. Они подразумеваются и были добавлены в нашем переводе для большей ясности. Но в этом обещании о защите Божьего народа и угрозе суда Божьих врагах, Божий народ не идентифицирован до главы 1, стих 15. И Ниневия не идентифицирована как враг до главы 2, стих 8 - почти на половине книги. В центре внимания ранних разделов книги стоит Бог и его характер, независимо от того, кем являются отдельные действующие лица.” [↑](#footnote-ref-4)