****

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 19: Иона и Михей**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

 Мы продолжаем изучение Малых Пророков. Сегодня мы посмотрим на книги Ионы и Михея. Одна из них – это очень популярная и известная история; настолько известная, что зачастую основной богословский смысл упускается из виду. Другая книга написана малоизвестным пророком, но он проповедует мощное послание, которое значительно расширяет наше понимание ветхозаветной надежды.

Хотя книга Ионы расположена до книги Михея в ваших Библиях, мы сначала рассмотрим Михея. Почему? Потому что во многом книга Ионы лишь подчеркивает суть книги Михея. То, что делают израильтяне и против чего выступает Михей, - это именно то, что делает Иона, и то, в чем язычники, не-израильтяне в книге Иона, раскаиваются. Взгляд на темы Михея, с последующим применением их к Ионе, поможет нам выйти за пределы того, что нам уже известно в истории Ионы и вникнуть в его послание суда и милости (суд над Израилем и милость к его врагам).

Одна из ключевых тем в обеих этих книгах заключается в том, что спасение Божье предназначено для всех народов. Не только для евреев. Прежде чем мы перейдем к книге Михея, давайте посмотрим, где эта тема прослеживается в Писании. ***Где еще в Ветхом Завете мы видим эту идею? Где мы видим ее в Новом Завете?***

**МИХЕЙ

Введение и тема.**

Давайте перейдем к самой книге Михея. Книга Михея находится в разделе малых пророков. Кстати, если вы еще этого не сделали, можете открыть ее в Библии. Даже если я не цитирую стихи напрямую, если вы смотрите в ту часть книги о которой я говорю, это поможет вам видеть общую картину. В главе 1, стих 1, вы видите имена царей, которые царствовали во время служения Михея. Несмотря на то, что все они были иудейскими царями, пророчество Михея касается обоих царств. Мы видим, что в конце 8-го века, когда Михей совершал свое служение происходило много событий. В начале книги, Ассирия собирается вторгнуться в Израиль. В конце концов, это вторжение заканчивается падением северного царства, оно рассеяно и полностью уничтожено. Юг еще стоит, но в какое-то время кажется, что ассирийцы сделают с ним то же самое. Кстати в это время пророк Исаия также несет свое служение.

Это вторжение и как следствие рассеивание северных колен, конечно, является главной богословской загадкой. Вот народ Яхве. Он отталкивает их от Себя? Он что - не собирается исполнить свою часть завета? Конечно, ответ на эти вопросы «нет». Это не вина Яхве. Послание Михея заключается в том, что этого суда не было бы, если бы Израиль исполнил свою часть завета. Для них надежда только в покаянии. Но так как они не раскаиваются, послание Михея раскрывает будущее. Он предсказывает день, когда остаток Израиля будет спасен через будущего царя из рода Давидова.

Мы можем обобщить суть книги Михея следующим образом:

*Бог будет судить всех людей; но он спасет остаток через будущего царя.*

Несмотря на то, что Израиль поражен, надежда еще жива. Вы можете видеть в этом тематическом утверждении, что Яхве по-прежнему стремится спасти Свой народ. Но не каждый человек в Израиле будет спасен. Будет спасен только «остаток». Когда мы проходим малых пророков, так называемую «книгу двенадцати», мы видим, где появляются новые темы. Тема развода, которая появляется впервые в Осии, тема дня Господня, начинается в Иоиле. Хотя идея остатка уже упоминалась однажды в Амосе, но именно в книге Михея она становится одной из главных тем. Она останется основной темой в остальных пророческих книгах. В целом, остаток - это те, кто будет спасен даже после падения Севера и Юга. Этот остаток состоит из тех, кто кается. Все действительно так просто. Оба царства потерпели поражение, но те, кто раскаиваются, будут возвращены и спасены. Это спасение будет совершено великим и последним грядущим Царем. Поэтому для нас важно, что здесь, в книге Михея, мы видим еще одно важное основание, который закладывается для Нового Завета. Позже Павел напишет: «ибо не все те Израильтяне, которые от Израиля». И, как будет показано в книге Ионы, этот остаток в конечном итоге будет расширен, чтобы вобрать в себя даже тех, кто не являются потомками Израиля по национальной принадлежности. Итак, когда обещания, сделанные народу израильскому, выполняются в Новом Завете через церковь, должны ли мы возмутиться? Обвиним ли мы Бога в «богословии подмены?» Нет! Пророки готовили нас, начиная с Михея, к этой мысли.

**Стиль**

Одно короткое замечание по поводу Михея, прежде чем мы перейдем к самому тексту. Он искусный писатель. Он обладает отличной риторикой и использует игру слов, яркие образы и остроумие. Но большая часть его стиля и утонченности теряется при переводе. Например, в конце главы 1 есть отрывок, где Михей провозглашает череду бедствий городам всей Иудеи, которые кажутся довольно блеклыми в нашем переводе. Но на самом деле Михей применяет два приема. Во-первых, города, которые упоминает Михей прослеживают маршрут, которым пройдет Сеннахириб, когда его армия отправится в Иерусалим в 701 году до нашей эры. Во-вторых, каждое горе, которое он провозглашает, - это, на иврите, игра слов или каламбур на тему названия города. Это что-то вроде того, если бы кто-то сказал: «Коломна стоит колом» или «Ворон из Воронежа». Чтобы получить полное представление о стиле письма Михея, вы можете прочитать эту книгу совместно с хорошими комментариями, например, в книге Дилларда и Лонгмана «Введение в Ветхий Завет».

Так о чем книга Михея?

**I. Бог хочет, чтобы все беззаконие было осуждено**
Во-первых, Михей хочет, чтобы мы знали, что Бог осуждает любое беззаконие. Израиль и Иуда были исполнены греха. Михей осуждает множество социальных и экономических грехов, в том числе алчность, воровство, мошенничество (2: 2), неверные весы (6:11), взяточничество (3:11), обман (6:12), насилие и кровопролитие (6: 12 и 3:10). Он также осуждает религиозные грехи, в том числе колдовство (5:12), идолопоклонство (1: 5-7), нежелание прислушиваться к Господу и желание слушать лжеучителей (2: 6, 11). В корне всего этого греха - это состояние сердца: "вы ненавидите доброе и любите злое» (3: 2). Израиль нарушил свой завет с Богом путем преднамеренного отступничества и тем, как он жил в этом отступничестве. В социальной, экономической и политической сферах. Он пренебрежительно обращался с Божьим словом. Глава 2, стих 11: «Если бы какой-либо ветреник выдумал ложь и сказал: "я буду проповедывать тебе о вине и сикере", то он и был бы угодным проповедником для этого народа!» Он выбирал себе пророков на основании того, насколько оптимистичным был их взгляд. Вот к чему все пришло.

Итак, Бог будет судить. Публично и сурово. Глава 1, стих 3:

**3** Ибо вот, Господь исходит от места Своего, низойдет и наступит на высоты земли, -

4 и горы растают под Ним, долины распадутся, как воск от огня, как воды, льющиеся с крутизны.

5 Все это - за нечестие Иакова, за грех дома Израилева. От кого нечестие Иакова? не от Самарии ли? Кто [устроил] высоты в Иудее? не Иерусалим ли?

6 За то сделаю Самарию грудою развалин в поле, местом для разведения винограда; низрину в долину камни ее и обнажу основания ее.

Когда Бог приходит, он не приходит на цыпочках; земля сотрясается ​​под ним. Его суд грозен и индивидуален. Этот гнев не является неким неудачным последствием его справедливости, по поводу которого он испытывает неловкость. Он находит удовольствие в том, когда обличает неправых и являет себя правым.

Итак, если вы один из тех, кто обескуражен гневом Бога и идеей ада, позвольте мне заверить вас на основании подобных отрывков: Божий гнев реален. Он способен гневаться, и он непременно отреагирует на наш грех гневом. Насколько Бог ненавидит грех? Смерть Иисуса показывает, на что Бог был готов пойти, чтобы побороть грех.

Нам нужно серьезно относиться к предупреждениям в Библии. Израиль испытал на себе реальность суда, и то же ожидает нас. Никто не должен самоуспокаиваться в своей вере. Одним из строгих предупреждений в Библии является предупреждение о том, как милостиво Бог заботится о том, чтобы мы хранили нашу веру. Прочтите книгу Михея как предупреждение не относиться ко греху легкомысленно. Грех желает поработить и умертвить нас. Грех – смертельно опасен.

**[Вопросы]

II. Бог хочет, чтобы его народ был восстановлен**

Бог хочет, чтобы грех был обличен и наказан, но он также хочет, чтобы его народ был восстановлен. Это вторая важная тема в книге Михея. Михей заканчивает каждый отрывок о суде надеждой на спасение и милосердие. Например, в 4: 6-8 он говорит:

**6** В тот день, говорит Господь, соберу хромлющее и совокуплю разогнанное и тех, на кого Я навел бедствие.

7 И сделаю хромлющее остатком и далеко рассеянное сильным народом, и Господь будет царствовать над ними на горе Сионе отныне и до века.

8 А ты, башня стада, холм дщери Сиона! к тебе придет и возвратится прежнее владычество, царство - к дщерям Иерусалима.

Суд заканчивается совершенным судом над грехом. Но в своем суде Бог милостиво решает спасти остаток, небольшую часть людей, отделенную для него. Этим людям он обещает справедливость, а также милость. Он обещает спасение. Он обещает вернуть их в свою землю. Бог выполнил это пророчество, частично вернув Иудею из плена в Вавилоне.

Но Бог обещает еще и более значительное спасение. Михей указывает на окончательное и долговременное спасение в центральном разделе книги. В Михея 5: 1-5 Бог обещает «судью Израилева», который придет из Вифлеема и «станет Он, и будет пасти в силе Господней, в величии имени Господа Бога Своего, и они будут жить безопасно, ибо тогда Он будет великим до краев земли и будет Он мир». Кто этот царь? Никто другой как сам Бог, ставший человеком.

**III. Бог хочет, чтобы его характер был известен всем**
И наконец, третья тема книги Михея: Бог хочет, чтобы о Нем знали все. Он судит грех и проявляет милосердие, чтобы явить свой характер и быть прославленным и признанным всеми. Мы видим это в трех моментах.

Во-первых, Бог хочет, чтобы его характер был известен благодаря признанию его главенства. Михей говорит в 4: 1-3:

И будет в последние дни: гора дома Господня поставлена будет во главу гор и возвысится над холмами, и потекут к ней народы.

2 И пойдут многие народы и скажут: придите, и взойдем на гору Господню и в дом Бога Иаковлева, и Он научит нас путям Своим, и будем ходить по стезям Его

И евреи, и язычники приходят к горе Господней, желая ходить по Его стезям. Божий план искупления завершается тем, что люди из всех народов признают его главенство и возрадуются.

Во-вторых, Бог хочет, чтобы его характер был известен благодаря его праведности. В главе 6 Бог рассказывает о своих многочисленных благословениях по отношению к Израилю, начиная с избавления из Египта и рабства, дарование им Моисея и Аарона в качестве руководителей, их победы над врагами и вхождения в землю обетованную. Вот почему мы говорим об искупительной истории. Существует долгая история того, как Бог искупал свой народ, и мы можем прославить Бога и явить его характер, пересказывая эту историю. Это один из способов, с помощью которых люди узнают о Боге.

И последнее, Бог хочет, чтобы его характер был известен благодаря проявлению его милости. В предыдущем разделе мы видели, как Бог хочет, чтобы его народ был восстановлен; в этом процессе восстановления Бог даже обещает простить грех. Михей говорит в 7: 18-20: «Кто Бог, как Ты, прощающий беззаконие и не вменяющий преступления остатку наследия Твоего? не вечно гневается Он, потому что любит миловать».

Можно сказать, что эти три большие темы лежат в основе христианского Евангелия. Праведный Бог, который утверждает, что прощает грех, чтобы он мог быть прославлен. Если вы ищете другую точку зрения на Евангелие, в котором сохраняются эти великие истины, можете начать с книги Михея.

Заключение

Итак, как мы можем применить эти обетования? Как нам стать частью этого остатка? Нам нужно раскаяться в наших грехах. Как говорит Михей: «действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом твоим».

Но, конечно, опасность для Божьего народа всегда заключается в том, что они просто полагают, что они часть Божьей семьи вместо того, чтобы совершать тяжелый труд покаяния. Помня об этой проблеме, вернемся к Ионе.

**[Вопросы]

ИОНА

Контекст**

Благодаря ссылке в книге Ионы на 4 Царств 14:25, мы можем сказать, что время его служения приходилось на царствования Иеровоама II в Израиле в начале и середине 8-го века до нашей эры. Это время очень важно, потому что Иона призван проповедовать ассирийцам. СерединаVIII века до нашей эры - это время перед вторжением Ассирии в Израиль. Итак, в этот период времени Ассирия является бессрочным врагом Израиля. Такова ситуация во время написания этой книги. Ассирия – это враг Израиля. Иона не любит ассирийцев. Но Иона призван проповедовать им (это объединяет книги Ионы, Наума и часть Михея в их отношении к ассирийцам). Ситуацию усугубляет то, что Иона, возможно, привык к совершенно другому типу пророчества. 4 Царств 14 упоминает Иону, который пророчествует о расширении границ за счет своих врагов. Насколько унизительно сейчас развернуться и проповедовать благо для тех самых врагов.

С исторически-искупительной точки зрения книга Ионы похожа на книги других малых пророков, которые мы рассматривали. Но то, что Иона добавляет к этому повествованию, так это то, что Яхве является Богом над всеми народами, а не только Богом заветного народа, и что Он спасает евреев и язычников. Другие книги тоже говорят об этом. Но в книге Ионы эта темы явно выделена. Это помогает нам понять, что при всех разговорах о Божьем гневе в день Господень, желанием Яхве прежде всего является спасти, включая людей из языческих народов. Он Бог благодати и милости. Книга Ионы показывает, насколько Бог устремлен в спасении людей, окружая их благодатью, даже когда они этого не знают.

История Ионы и рыбы широко известна, и мы часто упускаем её богословский смысл. Мы ставим эту захватывающую историю в центр, вместо того, чтобы увидеть, что эта история - лишь средство для передачи очень важного послания. Это послание состоит в том, что Божья милость необъятна и распространяется на всех его людей из каждого племени и языка и народа на земле.

**Историчность**

Одно замечание по поводу историчности книги. Является ли книга Ионы реальной историей? Эта история часто причисляется к притчам или басням из-за того, что она слишком невероятна. Но она ничуть не напоминает ни те притчи, которые Иисус рассказывал в Евангелиях, ни басни Эзопа. Она очень длинная - целая книга в Библии. Она содержит много деталей, наполнена встречающимися в жизни образами и происходит в историческом месте и времени (8 век до н.э., Ниневия). И, что более важно, Иисус рассматривал её как историческое событие.

Давайте теперь рассмотрим книгу по главам и поищем тему Божьей милости, даже к язычникам.

**Иона 1**
В главе 1 Бог призывает Иону проповедовать в Ниневии. Вместо этого Иона убегает, садится на судно, направляющееся в Фарсис. Бог посылает шторм. Следует отметить контраст между языческими моряками и Ионой. Язычники боятся ветра и бури и начинают молиться, а Иона спит. Угрызаемые совестью, матросы отказываются бросать Иону в море, в то время как Иона, добровольно желая прыгнуть в бушующий океан, скорее всего, близок к самоубийству. Матросы просят Бога о пощаде, когда они бросают Иону за борт. Матросы «устрашились Господа великим страхом, и принесли Господу жертву, и дали обеты» (1:16), что резко контрастирует с Ионой, который в начале главы 1 убежал от Господа (1: 3). Итак, кто следует за Господом? Израильтянин Иона? Или языческие моряки? В этом есть ирония, и эта тема придет к полному развитию в книге Нового Завета Деяния апостолов. Книга Ионы уже открывает нам, что Бог действует на язычников так, что по его милости он дает некоторым из них бояться Его, возможно даже познать Его и проявить некоторые черты благочестия.

**Иона 2**

Глава начинается тем, что моряки бросают Иону за борт, «и повелел Господь большому киту поглотить Иону; и был Иона во чреве этого кита три дня и три ночи» (1:17). Будучи внутри кита Иона раскаивается и молится Богу. Обратите внимание, что он восхваляет Бога за то, что он не дал ему утонуть, несмотря на то, что он все еще находится в чреве кита. Иона знает, что даже если он умрет здесь, он все равно должен признать Божью доброту и милость. Он был основательно смирен: «отринут я от очей Твоих, однако я опять увижу святый храм Твой» - говорит он в 2:5. Иона знает, что он наказан, но он смиренно ищет Божьего прощения. «я гласом хвалы принесу Тебе жертву; что обещал, исполню: у Господа спасение!» - молится Иона (2: 9). Именно здесь, Иона с радостью признает, что Бог полон милости.

**Иона 3**

В главе 3 Иона исполняет Божье повеление и проповедует Ниневии. Интересно, что Иона проповедует только о предстоящем суде Бога. Он не повелевает ассирийцам покаяться в своих грехах и не предоставляет им возможности отвратить этот суд. Вновь языческие народы затмевают пророка Божьего, и ассирийцы незамедлительно откликаются покаянием. «И поверили Ниневитяне Богу, и объявили пост, и оделись во вретища, от большого из них до малого» (3:5). Фактически, царь Ассирийский, который не слышал это послание сам, сделал то же самое, о чем нам говорит стих 6. Он повелел провозгласить, чтобы люди постились и «крепко вопияли к Богу» и «чтобы каждый обратился от злого пути своего и от насилия рук своих». «Кто знает» - говорит он, «может быть, еще Бог умилосердится и отвратит от нас пылающий гнев Свой, и мы не погибнем". Обратите внимание на это отличие от Ионы - он покаялся в своем грехе только после того, как Бог послал шторм и заставил кита проглотить его на три дня. Однако язычники Ассирии раскаиваются после того, как неизвестный иностранец проповедует им всего одну проповедь. Царь Ассирийский лучше понимает Божью милость, чем сам Иона, и является гораздо лучшим примером покаяния и смирения.

**Иона 4

Глава 4** - это кульминация книги и доводит до нашего сознания богословское послание книги. Давайте рассмотрим **первые несколько стихов**.

**1** Иона сильно огорчился этим и был раздражен.

2 И молился он Господу и сказал: о, Господи! не это ли говорил я, когда еще был в стране моей? Потому я и побежал в Фарсис, ибо знал, что Ты Бог благий и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и сожалеешь о бедствии.

3 И ныне, Господи, возьми душу мою от меня, ибо лучше мне умереть, нежели жить.

Разве это не удивительно? Иона изначально бежал, потому что знал, что если он пойдет туда и начнет проповедовать, то они покаются и Яхве пощадит их! Мы часто думаем, что он сбежал, потому что боялся того, что ассирийцы сделают с ним, если он приблизится к ним. Неправда. Чего он боялся, так это милости Яхве! Он не хотел, чтобы ассирийцы воспользовались этой милостью! Он знал Исход 34: 6, который он цитирует здесь. «ибо знал, что Ты Бог благий и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и сожалеешь о бедствии». В главе 2 он смирил себя и принял Божий суд и Его милость. Теперь же он идет на попятную и высокомерно пытается решить, кого Бог должен помиловать, а кого осудить. Ответ Бога в значительной степени является сутью всей книги. Независимо от того, насколько нечестивы ниневитяне, независимо от того, насколько непокорным был Иона, независимо от ситуации с ветрами, волнами и китом, если Яхве решил явить кому-то свою благодать, ничто не остановит его! Он помилует того, кого пожелает.

Бог отвечает в виде притчи: вырастает растение, чтобы дать Ионе тень, когда он сидит на восточной стороне города, а затем Бог делает так, что оно засыхает. Как это объясняет Бог? **стихи 9-11**.

**9** И сказал Бог Ионе: неужели так сильно огорчился ты за растение? Он сказал: очень огорчился, даже до смерти.

10 Тогда сказал Господь: ты сожалеешь о растении, над которым ты не трудился и которого не растил, которое в одну ночь выросло и в одну же ночь и пропало:

11 Мне ли не пожалеть Ниневии, города великого, в котором более ста двадцати тысяч человек, не умеющих отличить правой руки от левой, и множество скота?

И на этом книга внезапно заканчивается. Эта история призвана показать Ионе, что он должен также ревностно желать спасения других народов, как и Бог. Быть Божьим народом означает заботится о народах так, как это делает Он.

**Заключение и применение**

Книга Ионы напоминает нам, что Бог заботится обо всех людях. Нет ни одной нации, которая находится за пределами желания Бога спасти их. Иона предположил, что завет Бога распространялся исключительно на один народ; его история и его книга – это свидетельства универсальности Божьего послания. В этом послание книги Ионы: Бог желает распространить свое слово повсюду, и он приведет людей к себе из каждого колена и языка, народа и племени.

Если Бог заботится обо всех народах, то и христиане должны поступать также. Это самый важный урок из книги Ионы. Как сказал Марк Девер: «Бог всегда был более привержен достижению всего мира, чем его собственный народ». Мы должны заботиться о том, чтобы слово Бога распространялось во всех народах, и эта забота должна воплощаться в благовестии и миссиях. Иисус повелел своим ученикам, а это значит и тебе, христианин: «идити и научите все народы» (Матфея 28:19). Для христиан должно быть нормальным молиться о росте церкви в других странах; жертвовать деньги для поддержки миссий в других странах; отправляться основывать церкви в других странах. Наш труд по распространению Евангелия должен быть международным и глобальным, отображая универсальность Божьего владычества. Наше общение с верующими из других стран станет мощным, видимым, межнациональным свидетельством работы Бога в нашей жизни.

Конечно, мы не должны упустить послание этой книги, которое смиряет нас. Кто мы? Смиренный ассирийский царь? Нет, мы - противящийся пророк Иона. Мы - народ Божий, который призван принести послание милости тем, кто не слышал его и мы те, кто очень медлителен в исполнении этого. И мы - те, кто зачастую более озабочен нашим собственным комфортом, чем великим Божьим планом –явить Его милость народам. Прочтите книгу Ионы с этой точки зрения и пройдите этот путь смирения вместе с ним.

***Итак, давайте задумаемся над этим, прежде чем мы закончим занятие. Как эти две книги - Михея и Ионы - меняют наш взгляд на миссии во всем мире и благовестие на местном уровне?***
**Заключение**

Мы успели посмотреть половину книг малых пророков. Я молюсь о том, чтобы вы были поражены святостью Господа, нашей собственной греховностью и потребностью в спасителе, великой милостью Господа в том, что Он даровал спасителя в Иисусе Христе и нашим призванием теперь жить новой и святой жизнью в качестве Его учеников. На следующей неделе мы продолжим раздел малых пророков.