****

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 18: Амос и Авдий**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Сегодня мы продолжим изучать следующие две книги малых пророков. Почему они называются «малыми пророками?» [ДОЖДИТЕСЬ ОТВЕТА] Не потому, что они менее значимы, чем «большие пророки». Просто эти книги короче, чем другие пророческие книги. На прошлой неделе мы рассматривали книги Осии и Иоиля. Мы узнали о Божьем суде, который эти книги описывали, используя язык символизма. Мы также узнали об обетовании Бога даровать им благодать, милость и надежду. Сегодня мы перейдем к Амосу и Авдии и посмотрим сможем ли мы дополнить то, что уже знаем.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]

AMOС**
В книге Амос 1: 1 Амос говорит, что он из южного царства, но его проповедь сосредоточена на северном царстве. Он также говорит нам, что он проповедовал во время правления Озии в Иудее и Иеровоама в Израиле. Это указывает нам на даты жизни Амоса и написания этой книги - примерно середина 8-го века до нашей эры. То есть всего за несколько десятилетий до падения Северного царства и совсем незадолго до того, как Исаия начал свое служение. Это было время большого экономического процветания, расширения и безопасности для обоих царств.

Итак, Амос пророчествует после того, как народ был разделен, но до появления угрозы со стороны ассирийской империи. И северное и южное царство занимают прочные позиции - в силе и уверенности. Подобно тому, как Иоиль использовал нашествие саранчи, Амос также использует историческое событие, чтобы подчеркнуть свое послание. Он упоминает в 1:1, что он пророчествовал за два года до «землетрясения». Видимо, это было довольно большое землетрясение. Столь большое, что пророк Захария упоминает об этом даже в (Захария 14:5). Мы еще вернемся к этому через минуту.

**Тема**

Вот краткое содержание книги Амос:

*Яхве гневается, потому что Его народ богатеет, угнетая своих родных и при этом презирает праведных и Его Слово.*

Как и в последних двух книгах пророков, которые мы изучали, мы увидим эти повторяющиеся темы. Гнев Яхве из-за греха и призыв к покаянию, чтобы Он не излил свою ярость. В этой книге Яхве разгневан двумя вещями. Первое, Его собственный народ поступает нечестиво, пытаясь разбогатеть за счет угнетения своих сородичей. И второе: Он гневается, потому что Его народ презирает тех, кто живет праведно и презирает слово Господне. То, что Амос говорит в отношении землетрясения, состоит в том, что, если народ не раскается в своем греховном поведении, Господь придет с судом и сотрясет землю так, как ни одно землетрясение, которое они когда-либо испытывали раньше. Вы можете себе представить, насколько непопулярным Амос стал после этого. И только спустя одно поколение, северное царство было полностью уничтожено ассирийцами. Это падение Израиля с его высот было очень быстрым.

Обратимся к посланию Амоса.

**I. Бог судит народы**
Первое, что мы видим, это то, что Бог судит народы. Хотя основное внимание в этой книге уделяется Израилю, первые главы Амоса - это пророчества против окружающих его народов. Вы можете видеть в **1: 3**, что в центре внимания Дамаск, в **1: 6** - Газа, **1: 9** - Тир, **1:11** - Едом, **1:13** - Аммон и **2: 1** - Моав. Это лишь некоторые из языческих народов времен Амоса.

Заметьте, за что Бог их судит. Он судит Дамаск, «потому что они молотили Галаад железными молотилами». То есть, потому что он ограбил и опустошил Галаад. Бог судит Газу, «потому что они вывели всех в плен, чтобы предать их Едому». Бог судит Едом, «потому что он преследовал брата своего мечом, подавил чувства родства». Он судил Аммон, «потому что они рассекали беременных в Галааде, чтобы расширить пределы свои». Это грехи жестокости, угнетения, рабства и убийства. Они большие и очевидные, военные преступления в большом масштабе. Несмотря на то, что языческие народы не имели закона Божьего и не получили скрижали с десятью заповедями, они не могли оправдаться не знанием Его нравственного закона. Языческие народы не могут избежать суда Божьего.

Божий суд над языческими народами демонстрирует его вселенское царство. Бог избрал Израиль в качестве своего особого народа, но Бог является законным владыкой над всеми людьми и всеми народами под небом. Мы видим здесь в Его суде над народами, что все будут держать ответ перед ним и его суверенность станет известна всем. Независимо от того, слышали вы Евангелие или нет, вы несете ответственность за свои действия, и однажды вы ответите перед Богом за свои грехи.

**[ВОПРОСЫ]**
**II. Бог судит свой народ.**

Бог не останавливается на суде над народами; он совершает суд над своим народом. В главе 2 начинается пророчество об Иудее. В **2: 6** Амос начинает длинное пророчество против Израиля. Народ завета мог бы аплодировать Амосу после первых пророчеств, потому что эти народы долгое время были врагами Израиля и Иуды. Но затем Амос говорит: «Не торопитесь, Израиль и Иуда. Ваши грехи не забыты». На самом деле, пророки часто гораздо более критично относятся к народу завета и осуждают его именно по этой причине. Они состоят в завет с Яхве, и обладают знанием в отличии от язычников. Посмотрите на **главу 3, стих 2**:

только вас признал Я из всех племен земли,

потому и взыщу с вас за все беззакония ваши.

Они должны были быть светом для язычников, являя славу единственного истинного Бога, Яхве. Но вместо этого они вели себя так же беззаконно и безнравственно, как язычники, а иногда и еще хуже. Есть две общие категории грехов, за которые Бог осуждает Израиль. Во-первых, грехи социальной и политической несправедливости. Во-вторых, религиозные грехи, грехи идолопоклонства, пренебрежение Божьим словом и неверность завету с Ним.

Во-первых, Израиль переживает короткий период изобилия и мира. Живя в роскоши, они утопали в *социальной и политической несправедливости*. Бог говорит в 2: 6-7: «продают правого за серебро и бедного - за пару сандалий. 7 Жаждут, чтобы прах земной был на голове бедных, и путь кротких извращают». В 4:1 он обращает свое слово к женщинам - «притесняющие бедных, угнетающие нищих». В 5:10 и 5:12 он говорит: «А они ненавидят обличающего в воротах и гнушаются тем, кто говорит правду ... вы враги правого, берете взятки и извращаете в суде дела бедных».

Израиль был виновен в рабстве, коррупции, взяточничестве, кумовстве в отношении богатых и эксплуатации бедных, что полностью противоречило воле Божьей для них. Бог прописал особую заботу о бедных в своем законе. Он сказал Израилю: «Не суди превратно тяжбы бедного твоего», в Исходе 23: 6 Он сказал: «Никогда не перестанет быть бедным на земле. Поэтому я приказываю вам: «отверзай руку твою брату твоему, бедному твоему и нищему твоему на земле твоей» (Второзаконие 15:11). Израиль во времена Амоса насмехался над Божьей заботой о бедных.

Надеюсь, в нашей жизни все совсем не так. Бог ясно дает понять, что он заставит свой народ отвечать за то, как они поступают и относятся к другим в этой жизни. Вспомните слова Иисуса в **Матфея 25**, что, когда Он вернется, чтобы судить мир, этот суд будет основан на том, как мы относились к другим людям, особенно к тем, кого попирает этот мир. Иаков вторит ему, говоря: «Чистое и непорочное благочестие пред Богом и Отцем есть то, чтобы призирать сирот и вдов в их скорбях и хранить себя неоскверненным от мира» (1:27).

Мы должны спросить самих себя: каково отношение нашего сердца к деньгам? Желаем ли мы иметь их только для себя или относимся к ним, как к инструменту, который Бог предоставил нам для жизни и служения? Каково наше отношение к десятине? Возмущены мы или радостны? Как мы заботимся о бедных? Разговаривали ли мы с нашими безработными братьями и сестрами, чтобы узнать о их нуждах, или нас невольно тянет к тем, кто успешен и состоятелен, потому что они не нуждаются и могут нам помочь? Искушаемы ли вы гордостью или высокомерием?

Во-вторых, народ Божий осужден за *религиозные грехи*. Здесь Бог судит свой народ иначе, чем их языческих соседей. Иудея осуждена, потому что «отвергли закон Господень и постановлений Его не сохранили, и идолы их, вслед которых ходили отцы их, совратили их с пути» (2: 4). Израиль приказывал пророкам: "не пророчествуйте" (2:12). Они, по-видимому, практиковали культовую проституцию, на которую Амос намекает, когда говорит: «даже отец и сын ходят к одной женщине, чтобы бесславить святое имя Мое. 8 На одеждах, взятых в залог, возлежат при всяком жертвеннике, и вино, [взыскиваемое] с обвиненных, пьют в доме богов своих» (2: 7-8). Они умаляли Бога и клятвы народа перед Ним, когда они, например, поили назореев вином – это то, что назореи клялись не делать (2:12).

То, что мы видим здесь, состоит в том, что **избрание Бога** не дает зеленый свет для безответственности, развязным нравственным нормам и самонадеянности. Божье избрание на самом деле повышает ответственность за то, чтобы жить достойно перед Господом. Некоторые люди отвергают доктрину избрания, потому что говорят, что это низводит к нулю ответственность христианина жить свято. Но пророки так не думают. Они рассматривают избрание как то, что должно запечатлеться в умах людей, как будто им постоянно говорят: «Слушайте! Вас избрали. Вы были отделены для особой цели: жить святой жизнью в страхе перед Яхве, демонстрируя Его святость всем. Будьте достойны этого высокого звания! Будьте теми, кем вы призваны быть!» Избрание никогда не приводит к самонадеянности, оно ведет к большЕй ответственности. Божьему народу была явлена Его воля и поэтому они могут совершить бОльший грех: пренебречь Божьим словом. Опять же, 3: 2 «только вас признал Я из всех племен земли, потому и взыщу с вас за все беззакония ваши».

На самом деле, мы видим подобное и в Новом Завете. Петр говорит нам то же самое в **1 Петра 1:15**: «но, по примеру призвавшего вас Святаго, и сами будьте святы во всех поступках». И в **1 Петра 2: 9** он говорит: «Но вы - род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет». Павел также говорит нам, что предполагаемая цель предопределения - это святость в **Ефесянам 1**, «Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним» (ст.4).

**[ВОПРОСЫ]**

**III. Бог судит справедливо и уверенно**

Бог будет судить народы, и он будет судить народ Свой. Амос также говорит о характере и причине Божьего суда. В Амосе 7-9 мы видим, что Бог будет судить уверенно и справедливо. Бог дает Амосу ряд видений о его суде. Давайте посмотрим на одно из них, Амоса 7: 7-9:

**7**Такое видение открыл Он мне: вот, Господь стоял на отвесной стене, и в руке у Него свинцовый отвес.

8 И сказал мне Господь: что ты видишь, Амос? Я ответил: отвес. И Господь сказал:

вот, положу отвес среди народа Моего, Израиля; не буду более прощать ему.

9 И опустошены будут [жертвенные] высоты Исааковы, и разрушены будут святилища Израилевы, и восстану с мечом против дома Иеровоамова.

Отвес - это шнур с грузом на конце. Мастер или инженер держит один конец шнура, а груз гарантирует, что шнур висит прямо. Это инструмент для определения вертикального положения, который используется для измерения того, насколько правильно построена стена. Другими словами, отвесная линия является идеальным стандартом. В этом видении Бог измеряет Израиль по своему совершенному стандарту и находит их недостатки. Основное внимание уделяется совершенству и точности его суда.

Как говорит Иисус в нагорной проповеди: «Итак будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Матфея 5:48). Поскольку стандарт Бога - это совершенство, Бог справедливо находит нас несовершенными и судит нас в соответствии с этим. В более позднем отрывке (Матфея 19) ученики Иисуса пришли в отчаяние по поводу возможности спасения, понимая, что, поскольку стандарт Бога - это совершенство, спасение для грешных людей просто невозможно. Как тогда мы можем быть спасены?

**IV. Бог судит милостиво**

Бог судит милостиво. Помните, как мы говорили на прошлом занятии об общей закономерности, которую часто используют пророки: обвинение, суд, призыв к покаянию, а затем милость? Как мы видели на прошлой неделе, пророки всегда заканчивают благодатью и милосердием Божиим. Независимо от того, как долго звучат обвинения и утверждения о суде, независимо от того, насколько длинным является список народов-нарушителей, пророки всегда заканчивают свое послание обещанием спасения.

Амос намекает на свои заключительные слова ранее в книге. Он говорит народу, как они могут избежать грядущего суда. Этот путь лежит через покаяние. Взгляните на 5: 14-15.

Ищите добра, а не зла, чтобы вам остаться в живых, - и тогда Господь Бог Саваоф будет с вами, как вы говорите.

15 Возненавидьте зло и возлюбите добро, и восстановите у ворот правосудие; может быть, Господь Бог Саваоф помилует остаток Иосифов.

Бог проявляет свою милость в действии. В седьмой главе Бог дает Амосу два видения о суде и нашествии саранчи. Оба раза Амос взывает к Богу о прощения. И оба раза Господь уступает.

Амос возвращается к обещанию милости и спасения в конце книги. Он пророчествует о наступлении судного дня - это День Господень. Бог говорит в 9:11: «В тот день Я восстановлю скинию Давидову падшую, заделаю трещины в ней и разрушенное восстановлю, и устрою ее, как в дни древние». Этот день – это день суда, но этот «день» также будет днем восстановления падшей скинии Давида (разделение царства и изгнание). Господь вспомнит о древних обетованиях, и народ вновь испытает заветную любовь Яхве. Он продолжает в 14-15:

И возвращу из плена народ Мой, Израиля,

и застроят опустевшие города и поселятся в них,

насадят виноградники и будут пить вино из них,

разведут сады и станут есть плоды из них.

15 И водворю их на земле их, и

они не будут более исторгаемы из земли своей, которую Я дал им, говорит Господь Бог твой.

Частично это пророчество сбылось при возвращении пленников из Вавилона, но в полноте - это картина нового творения после последнего суда Божьего и возвращения Христа, возвращение в рай, который был предназначен Богом для нашего наслаждения.

Обратите внимание, что эти последние стихи являются отменой предыдущего суда в 5:11. Там Бог сказал:

Итак за то, что вы попираете бедного и

берете от него подарки хлебом,

вы построите домы из тесаных камней,

но жить не будете в них;

разведете прекрасные виноградники,

а вино из них не будете пить.

Амос здесь говорит, что те, кто хочет быть богатым, должны искать справедливости, поступать праведно и надеяться на Христа, чтобы награда была обретена в грядущем мире, а не в этом. Это тема, к которой позже обращается Иисус, когда он говорит своим последователям собирать сокровища на небесах и уделять из своего имения бедным на земле.

Мы видим, что Божья милость распространяется на весь Божий народ, включая язычников. В 9:12 Бог призывает народы присоединиться к его благословению: «чтобы они овладели остатком Едома и всеми народами, между которыми возвестится имя Мое» (отголосок Числа 24:18, в котором Валаам произносит подобное пророчество). Хорошо ли это для народов «овладеть» остатком? Значит ли это что, они могут участвовать в благословении Израиля? Или это овладение завоевателя? В Деяниях 15 Иаков разговаривает с советом в Иерусалиме, который пытается понять, что делать с язычниками, обращенными к вере в Господа Иисуса Христа. Примечательно, что Иаков цитирует этот отрывок из Амоса. Иаков говорит, что со смертью и воскресением Иисуса Христа дом Давида выстроен заново и может стать домом для евреев и язычников. Теперь все, кто кается в грехе (подобно тому, как проповедовал Амос) и веруют в Иисуса становятся частью этого эсхатологического спасения.

**[ВОПРОСЫ]

Авдий

Контекст**

Мы видели, как Амос 9:12 пророчествовал о том, что Израиль будет главенствовать над Едомом. Вся книга Авдия - это продолжение этого стиха. Эта книга уникальна тем, что Авдий единственный пророк, который не обращался ни к северному, ни к южному царству. Вместо этого, пророчество Авдия прямо связано с языческим народом Едома. Едом немаловажен для истории, потому что их отношения с народом завета уходят далеко в прошлое. Идумеи были потомками Исава, который был братом Иакова. Едом - это двоюродный брат Израиля и Иудеи. Но самое главное, что Едом был деспотичным двоюродным братом и соседом[[1]](#footnote-1). Итак, эта книга посвящена тому, как Яхве, приверженный завету, защищает свой народ от их врагов. Мы могли бы обобщить послание Авдии следующим образом:

*Господь будет судить тех, кто высокомерно и жестоко обращается с Его народом.*
Едом давно был известен тем, что был заносчив в отношении народа завета. Вы можете прочитать об этом в Бытие 27: 40, Числа 20: 14-21, 1 Царств 14 и 2 Царств 8. И вот, долготерпение Господне по отношению к ним подошло к концу. Кроме того, (и здесь мы получим практический урок), здесь также рассматривается День Господень, который является днем воздаяния для всех народов (стих 15). Это дает возможность посмотреть на Едом, как на прототип всех народов последних дней, особенно тех, кто высокомерно и жестоко обращается с Божьим народом.

**Авдий 1-9. Приговор: грядущее разрушение**

Бог обещает неоднократно судить Едом в течение первых девяти стихов. «Я сделал тебя малым между народами, и ты в большом презрении» (ст. 2). «Я низрину тебя» (ст4). «Как обобрано все у Исава и обысканы тайники его!» (ст6). «Не в тот ли день это будет, говорит Господь, когда Я истреблю мудрых в Едоме и благоразумных на горе Исава?» (ст. 8). Бог будет судить народы за их грехи в день Господень. «Ибо близок день Господень на все народы: как ты поступал, так поступлено будет и с тобою; воздаяние твое обратится на голову твою» (ст.15). Авдий повторяет послание, которое Амос произнес для всех народов, окружающих Израиль в Амосе 1. Все народы понесут ответственность перед Богом за свои действия.

Это особенно актуально сегодня. Авдий объявлял суд над народом, который не знал Бога, не признавал его и не собирался менять из-за него свою жизнь. Другими словами, это были люди, которые очень похожи на наших нехристианских близких и коллег. Хотя нам, возможно, лучше не начинать разговор о евангелии с книги Авдия, это предупреждение должно побуждать нас к усердию. Это суд, который ожидает наших друзей, которые не знают живого Бога.

**Авдий 10-14: Обвинение: угнетение народа Божьего**

За что Бог судит Едома? В чем был грех? В начале книги Бог обвиняет идумеев в их гордости. В стихе 3 конкретно упоминается их гордость, а затем и их жизнь «в расселинах скал» на «возвышенном месте». Они жили в горах, а их столица, Петра, была практически неприступной. Поэтому, они считали, что они непобедимы. Они хвастались: «Кто низринет меня на землю?» В четвертом стихе, Господь говорит, что Он их низложит, именно из-за того, что они слишком вознеслись. [[2]](#footnote-2)

Но Бог обещает судить Едом прежде всего потому, что они угнетали народ Божий. Это интересное дополнение к посланию пророков. Мы видели в Амосе, что языческие народы были осуждены за жестокость в целом, а народ Божий был судим за отступничество. Теперь у нас есть целая книга в Библии, специально написанная, чтобы объявить суд над языческой нацией за то, каким образом она обращается с Божьим народом. Суть послания состоит в том, что Бог заботится о своих. Посмотрите на **стихи 10-11**. «За притеснение брата твоего, Иакова, покроет тебя стыд и ты истреблен будешь навсегда.

11 В тот день, когда ты стоял напротив, в тот день, когда чужие уводили войско его в плен и иноплеменники вошли в ворота его и бросали жребий о Иерусалиме, ты был как один из них». Он продолжает в последующих стихах говорить о том, как Едом бездействовал, в то время как другие народы угнетали Божий народ или сам активно принимал участие в угнетении. Как я только что упомянул, существует ряд примеров насилия Едома против народа завета, поэтому трудно сказать, о чем именно здесь идет речь[[3]](#footnote-3). Но это не имеет большого значения. Важно то, что Бог заботится о своем народе. Он защитит их. Он придет им на помощь и воздаст за них. Наступит день расплаты для тех, кто их угнетал. Они не смогут вечно угнетать народ Яхве.

Вас когда-либо угнетали? Вы находились когда-нибудь в подавленном состоянии? Кто-то насмехался над вашей верой? Жили ли вы в стране, где проповедь слова Божия была вне закона? Ваша семья отвернулась от вас, когда вы обратились к вере во Христа? Бог знает и заботится, и в конце он воздаст. Он ваш защитник.

**Авдий 17-21: Результат: Учреждение Царства Божьего**
Мы видим это более ясно в заключении книги. Это день спасения и возмездия для некогда гонимого народа Божьего. Авдий пророчествует, что земля Едома будет населена Божьим народом, и станет частью Божьего царства. «те, которые к югу, горою Исава» (ст. 19), «И придут спасители на гору Сион, чтобы судить гору Исава, и будет царство Господа» (ст. 21). В конце концов, народ Божий отмщен; Бог торжествует; и спасение его народа свершилось.

Я снова вспоминаю о новозаветных учениях о возвращении Христа, о последнем дне Господнем. Книга Откровения, например, является неизменным видением всеобщего царства Христа и окончательной победы Бога над грехом, смертью и адом. Или в 2-м Фессалоникийцам 1: 6-9 мы читаем: «Ибо праведно пред Богом - оскорбляющим вас воздать скорбью, 7 а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, 8 в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа, 9 которые подвергнутся наказанию, вечной погибели, от лица Господа и от славы могущества Его».

Однако до того дня Иисус также дает нам указания о том, как относиться к нашим гонителям и врагам. В Евангелии от **Матфея 5:44** мы читаем: «А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас, 45 да будете сынами Отца вашего Небесного, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных».

**[ВОПРОСЫ]

Заключение**
Сегодня мы снова многое узнали от малых пророков. Мы узнали о грехе, о гневе и об искуплении. Мы узнали о дне Господнем, о первом и втором пришествии Христа. Мы узнали о наших обязанностях во время между этими двумя событиями. На следующей неделе мы узнаем еще больше от Ионы и Михея.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

1. С канонической точки зрения, интересно также отметить, что книга Амос заканчивается спасением остатка Едома, а Авдий - пророчеством против Едома. Это может объяснить, почему книга Авдия следует за Амосом в еврейском каноне. [↑](#footnote-ref-1)
2. Использование слова «презрение» в стихе 2 является примером проявления иронии в правосудии в свете Бытия 25:34. Там Исав «пренебрег» своим правом первородства и тем самым выразил презрение к завету. Он «презирал» Яхве, и поэтому Господь сделает его потомков «презренными». [↑](#footnote-ref-2)
3. Варианты см. в сноске 4. [↑](#footnote-ref-3)