****

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 17: Осия и Иоиль**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Важна ли история? Если да, то какие уроки мы можем извлечь из нее? Две недели назад мы прошли почти 400 лет истории в книгах 3 и 4 царств. Пророки - это комментарий Бога к этой истории. И к той истории, которую они видели, и к той истории, которая еще впереди. Когда мы будем продолжать изучение пророческих книг в течение следующих нескольких недель, наша цель будет заключаться в том, чтобы разгадать смысл истории, которую мы видели в книгах царств.

Откройте оглавление в своих Библиях. Вы видите, где расположена книга Исаии? Начиная с нее, мы видим раздел пророков. Пророки, в свою очередь, делятся на две части. Большие пророки состоят из книг от Исаии до Даниила. Малые Пророки, которые мы начинаем изучать сегодня, - это книги Осии до Малахии. Некоторые из них называются «большими», а некоторые называются «малыми», просто потому, что большие пророки, в целом длиннее, а малые - короче. На самом деле настолько короче, что малые пророки были традиционно размещены вместе в одном свитке, и назывались одной книгой - «Книга Двенадцати».

Книга Двенадцати поражает единством послания, несмотря на разнообразие авторов. Можно сказать, что ее общая направленность - это грех, суд, милость и надежда. Эти пророки осуждают грех и лицемерие, которые мы видели в северном и южном царствах. Они провозглашают суд как в текущее время, так и в будущее. Они объявляют милость народу Божьему через обетование грядущего царя, подобного Давиду. Они также провозглашают надежду на будущее восстановление, когда искупленные будут жить вечно в присутствии Бога.

Сегодня: Осия и Иоиль.

**ОСИЯ**
**Контекст**

Осия 1: 1 сообщает нам об авторе: Осия. Этот стих также указывает нам на временной период: Осия проповедовал, начиная с правления Озии до царствования Езекии, царей на юге. Таким образом Осия является современником Исаии. Но в отличие от Исаии, который нес свое служение в южном царстве Иудеи, Осия пророчествовал в северном царстве Израиля. Это было временем большого экономического процветания, и окруженные комфортом люди поклонялись чуждым богам вместо Яхве.

**План**

С точки зрения содержания, книга Осии рассматривает центральную проблему идолопоклонства в двух основных разделах. Первые три главы - это расширенная притча, основанная на жизни Осии, которая использует его брак с неверной женой для изображения отношений Израиля с Яхве. Этот образ неудавшегося брака обеспечивает базовую структуру, которая видна во всей книге Двенадцати. Израиль отказался от своего завета с Господом, но Бог, как верный муж, не оставит свой истинный народ и восстановит его.

Затем в главах 4-14 содержатся послания от Бога к его народу. Очень легко запутаться в обилии поэзии и апокалиптических терминов. Но если вы посмотрите на план на обороте ваших распечаток, вы увидите, что существует трехкратный цикл, который повторяется три раза. *Обвинение*, когда Бог говорит и осуждает грех людей; *угроза суда*, если они не раскаются; и, наконец, *милость*, когда Бог спасает свой народ завета. Знание того, в каком месте цикла вы находитесь, может помочь вам отслеживать общую направленность пророчества Осии

Как лучше всего обобщить темы в книги Осии? Захватывающая история брака Осии служит аналогией с надломленными отношениями народа с Богом, поэтому очень полезно рассматривать Осию, как пророчество о любви. Любовь - даже Божья любовь - сегодня понимается неверно. Итак, давайте рассмотрим книгу Осии и посмотрим, чему она учит нас в отношении того, чем на самом деле является Божья любовь.

Хотя прежде чем мы начнем, давайте обобщим то, что мы уже узнали с Бытия по книгу Исаии. ***Чему учат нас те книги, которые мы уже изучили в отношении Божьей любви?*** [в идеале люди приведут вам отрывок или событие и то, о чем они говорят нам]

**Осия 1-3**

**Странная история любви**

Во-первых, «странная история любви». Книга Осии начинается с двух образов, которые отражают послание всех малых пророков.

Первый образ: брак Осии с неверной женщиной по имени Гомерь. Давайте прочитаем Осия 1: 2-3.

**2**Начало слова Господня к Осии. И сказал Господь Осии: иди, возьми себе жену блудницу и детей блуда; ибо сильно блудодействует земля сия, отступив от Господа. 3 И пошел он и взял Гомерь, дочь Дивлаима; и она зачала и родила ему сына.

Мятеж Божьего народа настолько ужасен и является настолько болезненным, что Осия описывает его при помощи образа прелюбодеяния. И это не простое прелюбодеяние; Осия использует образ блудницы. Взгляните на 3: 1-3:

**1** И сказал мне Господь: иди еще и полюби женщину, любимую мужем, но прелюбодействующую, подобно тому, как любит Господь сынов Израилевых, а они обращаются к другим богам и любят виноградные лепешки их. 2 И приобрел я ее себе за пятнадцать сребренников и за хомер ячменя и полхомера ячменя 3 и сказал ей: много дней оставайся у меня; не блуди, и не будь с другим; так же и я буду для тебя.

Несмотря на то, что Гомерь прелюбодействовала, Осия принял ее обратно. Это символизирует то, что происходит в течение многих поколений в гораздо большем масштабе. Израиль был в роли блудницы, которая поклоняется другим богам, а Яхве всегда был верным мужем, который прощает.
Но скоро все изменится: пришло время Израилю принять проклятия за нарушение завета, обещанные в конце Второзакония. Тот факт, что Бог любит, не означает, что он закрывает глаза на зло (2:13).

Будет ли это наказание длиться вечно? Было бы справедливым со стороны Бога сделать наказание вечным. Но удивительное послание Осии заключается в том, что Бог проявит милосердие к своему народу. Взгляните на 2: 19-20:

И обручу тебя Мне навек, и обручу тебя Мне в правде и суде, в благости и милосердии.

20 И обручу тебя Мне в верности, и ты познаешь Господа.

Божью любовь нельзя заработать. Она не дается благодаря тому, что объекты его любви очень прекрасны! Нет, наша роль в этой истории не похожа на историю Осии, любящего, добродетельного мужа. Нет. Мы играем роль Гомери. Тот факт, что Божья любовь дается даром и по милости является для нас действительно хорошей новостью. На этой неделе мы могли бы поразмышлять над этой историей в отношении того, что грех в вашей жизни является супружеской неверностью перед Богом. А затем можем возрадоваться тому, что он сделал, чтобы спасти нас.

Но здесь есть еще один образ, описывающий Божью любовь, и это имена, которые Бог дает детям Осии. В 1: 4 первый ребенок Осии назван Изреель - название места ужасной резни, которая вызвала гнев Бога против Израиля. В 1: 6 дочь Гомера названа Лорухама, что означает «нелюбимая». В 1:9 второй сын Гомери назван Лоамми, что означает «не мой народ». Имена становятся все более тревожными и трагический момент здесь состоит в том, что Бог отстраняется от Израиля в качестве его народа! Грядет суд. Но что будет после этого? Ос. 2:23 дает ответ: «и помилую Непомилованную, и скажу не Моему народу: "ты Мой народ", а он скажет: "Ты мой Бог!"» И вот эти страшные имена изменены! Бог проявляет милосердие! Кто обретёт эту милость? В Ос. 3:5 говорится, что это будут те, кто обратится и взыщет Господа Бога своего и Давида, царя своего.

Это удивительный стих, потому что, как мы видели ранее, Осия пророчествовал во время царствования царей, которые жили через двести лет после Давида! Поэтому, когда он говорит, что народ взыщет «Давида» своего царя, он говорит о царе, который будет управлять Божьим народом в последние дни – о царе, который будет сыном Давида - Мессией. Когда Павел поясняет в Послании к Римлянам 9:25, что язычники, как и евреи, познают спасение через Христа, он цитирует этот стих из Осии 2:23 об изменении имен детей. Он показывает нам, что не только Израиль, но и все мы, отчуждены от Бога из-за нашего греха, и все мы заслуживаем удаления от Его присутствия навечно. Но Иисус Христос принял на себя гнев Божий и возвращает нас в общение с Ним.

Эта странная история любви есть рассказ о верном Боге, который призывает свой народ к себе, несмотря на их неверность. По мере нашего изучения остальной части книги Осии, мы увидим, как любовь Бога будет явлена такой своенравной невесте. Есть три конкретные темы, которые проходят красной нитью через эти главы.

**Осия 4-14**
**Препятствие для любви: грех**Сначала в этом разделе мы видим препятствие для любви - грех Божьего народа. Посмотрите на стихи Ос. 4: 1-2:

Слушайте слово Господне, сыны Израилевы; ибо суд у Господа с жителями сей земли, потому что нет ни истины, ни милосердия, ни Богопознания на земле.

2 Клятва и обман, убийство и воровство и прелюбодейство крайне распространились, и кровопролитие следует за кровопролитием.

Откуда столько зла? Диагноз Осии: ложное поклонение. Идолопоклонство. В этом причина для образа прелюбодеяния в первых главах книги, потому что идолопоклонство на самом деле является духовным прелюбодеянием.

Осия не сдерживается в терминах, когда он говорит о грехе. И нам следует поступать так же. Неповиновение Господу - это не нечто незначительное и несущественное, как мы иногда относимся к нему. Это прелюбодеяние! Из-за греха народа Бог говорит, что он будет судить их. Многие из этих глав наполнены этим судом.

**Возвращение к любви: покаяние**

Итак, если проблема в грехе, и он навлекает суд, то каков путь обратно к Богу? Осия говорит, что восстановление любви происходит через раскаяние, в котором мы находим милость посреди суда. Послушайте это обращение пророка к народу в 6: 1-2:

"пойдем и возвратимся к Господу! ибо Он уязвил - и Он исцелит нас, поразил - и перевяжет наши раны; 2 оживит нас через два дня, в третий день восставит нас, и мы будем жить пред лицем Его.

Грех хорошо выглядит в темноте; покаяние выводит грех на свет. Мы должны разоблачить наш грех, через размышления, молитву, исповедь и Божье Слово.

Но, как выясняется, Израиль проигнорировал этот призыв к покаянию. Как и пророчествовал Осия, ассирийская империя уничтожила царство Израиля через несколько лет после его служения. Но обещания и надежда, предлагаемые в этой книге, все еще были в силе. Исполнение многих из этих обещаний милости описано во времена Христа, и некоторым из них еще предстоит исполнится. В этом наша окончательная надежда: восстановление.

**Надежда любви: восстановление**
Грех бросает вызов любви. Покаяние предлагает возвращение. Затем надежда для всех тех, кого любит Бог - это восстановление - восстановление совершенного общения с Богом. Как мы видели ранее, Осия искупил свою жену. Он буквально выкупил ее из проституции в главе 3. Бог сделает то же самое. Хотя он будет судить грех Израиля, он выкупит жизнь для своего истинного народа и вернет его в Осии 13:14: «От власти ада Я искуплю их, от смерти избавлю их. Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа? Раскаяния в том не будет у Меня». Знакомы вам эти слова? Павел цитирует этот стих в 1 Коринфянам 15, где он объясняет воскресение Иисуса! Поскольку Иисус воскрес из мертвых, смерть не имеет власти над верующими. Бог заплатил выкуп, который требует его собственная справедливость, пожертвовав своим Сыном - и мы, те кто веруют, обретаем освобождение.

Осия не только рассказывает нам о новой жизни, которую Бог предоставляет тем, кого он любит, он рассказывает, как эти верующие возвращаются в любящее присутствие Бога. Бог изгнал грешный Израиль из их земли. Но через Осию Бог провозгласил надежду для всех, кто готов услышать. 11: 8-11:

Повернулось во Мне сердце Мое, возгорелась вся жалость Моя!

9 Не сделаю по ярости гнева Моего, не истреблю Ефрема, ибо Я Бог, а не человек; среди тебя Святый; Я не войду в город.

10 Вслед Господа пойдут они; как лев, Он даст глас Свой, даст глас Свой, и встрепенутся к Нему сыны с запада,

11 встрепенутся из Египта, как птицы, и из земли Ассирийской, как голуби, и вселю их в домы их, говорит Господь.

Какая удивительная картина! Какая надежда! Кто говорит, что пророки говорят лишь о суде! Конечно, как мы говорили ранее, ветхозаветное царство Израиля было разрушено, но истинный народ Божий не был уничтожен. Когда Павел приводит цитаты о восстановлении народа из книги Осии в послании к Римлянам, он показывает нам, что пророчество Осии будет выполнено не в каком-то ближневосточном народе-государстве, а в церкви.

Если вам трудно поверить в послание надежды в книге Осии, помните, что Иисус является гарантом того восстановления, которое предсказывает эта книга. Перед тем как закончить обзор этой книги, рассмотрим, что говорит Осия в 11:1. «Когда Израиль был юн, Я любил его и из Египта вызвал сына Моего». Бог говорит о том, как он спас Израиль от рабства, назвав этот народ своим сыном, потому что настолько близкими были эти отношения. Но Израиль бросил вызов Божьей любви, согрешив. Они не захотели восстановить Божью любовь через покаяние, как сказал Осия. Откуда может взяться надежда для таких грешников? Она исходит от лучшего Сына - совершенного Израиля. Вот почему, в качестве удивительной демонстрации Божьего вдохновения Священных Писаний, Матфей цитирует тот же самый стих из Осии в Матф. 2:15: «да сбудется реченное Господом через пророка, который говорит: из Египта воззвал Я Сына Моего». Итак, в чем же это исполнение? Не Израиль, как сын Бога, а младенец Иисус, когда он возвращается из укрытия в Египте. Другими словами, Иисус - это сын, которым Израиль никогда не был. Он совершенным образом соблюдал завет Бога, как этого никогда не делал Израиль. Он был истинным израильтянином. Все мы совершили духовное прелюбодеяние против Бога, Иисус никогда этого не делал. Он всегда оставался верным. Итак, через смерть и воскресение Иисуса мы примирились с Богом. На этом мы завершим обзор Осии, как книги о любви.

**[ВОПРОСЫ]**
**Иоиль

Контекст и тема.**

Тема восстановления, на которой мы закончили книгу Осии, будет подходящим переходом к следующему разделу книги Двенадцати: книга Иоиля. Переверните страницу Осии, и вы окажетесь там. Автор - пророк Иоиль. Осия говорит об идее восстановления в последние дни - и теперь Иоиль расскажет больше о том, как будет выглядеть конец этой истории. Он описывает грядущий «День Господень». В отличие от Осии, Иоиль пророчествует о южном царстве, Иудее. Мы точно не знаем, когда пророчествовал Иоиль[[1]](#footnote-1). Но мы знаем, что пророчество Иоиля было мотивировано историческим событием - нашествием саранчи. Подобно тому, как Осия использовал брак в качестве символа чего-то большего, Иоиль указывает на это нашествие саранчи как на предвестник Божьего суда, если народ Божий не раскается. Если люди не повинуются Богу, «День Господень» будет страшным днем; если они возвратятся к Господу, это будет днем празднования и благословения.

Эта идея (будущий суд должен влиять на то, как мы живем сегодня) является важной и для нас. Поэтому, прежде, чем мы углубимся в книгу Иоиля, давайте задумаемся об этом на мгновение. **Как будущий суд влияет на то, как мы живем сегодня?**

Как вы можете видеть, книга Иоиля содержит только три главы, и имеет довольно аккуратный план, который вы можете увидеть в своих распечатках. Давайте приступим к рассмотрению книги, следя за тем, как Иоиль отвечает на вопрос, который я только что задал.

**Иоиль 1: 1-2: 11 – Призыв к стенаниям**
Давайте посмотрим стихи Иоиля 1: 2-4:

Слушайте это, старцы, и внимайте, все жители земли сей: бывало ли такое во дни ваши, или во дни отцов ваших?

3 Передайте об этом детям вашим; а дети ваши пусть скажут своим детям, а их дети следующему роду:

4 оставшееся от гусеницы ела саранча, оставшееся от саранчи ели черви, а оставшееся от червей доели жуки.

Можете ли вы представить трагедию такого масштаба? Полная разруха. Как люди должны реагировать на такие ужасные новости? Посмотрите на 1: 14-15:

Назначьте пост, объявите торжественное собрание, созовите старцев и всех жителей страны сей в дом Господа Бога вашего, и взывайте к Господу.

15 О, какой день! ибо день Господень близок; как опустошение от Всемогущего придет он.

У этого опустошения есть цель! Оно указывает на грядущий день - день, который будет намного хуже. Этот стих является первым из многих упоминаний о Дне Господнем в малых пророках. Эти пророки обеспокоены тем, что народ будет испытывать подобные этому бедствия, но по-прежнему не будут каяться. Поэтому им нужно предупреждение: если они будут продолжать игнорировать Бога, они испытают его гнев во всей полноте. Нам тоже нужно прислушаться к этому предупреждению, как напоминание о том, что однажды Бог положит конец всей истории и, как говорится в Римлянам 14:12: «Итак, каждый из нас за себя даст отчет Богу». Если нашествие саранчи похоже на нашествие могучей армии, как описывает ее Иоиль в начале второй главы, то армия Бога намного более могущественна - как говорится в 2:11:

И Господь даст глас Свой пред воинством Своим, ибо весьма многочисленно полчище Его и могуществен исполнитель слова Его; ибо велик день Господень и весьма страшен, и кто выдержит его?

**Иоиль 2: 12-17 - Призыв к покаянию**

Этот стих должен вызвать у нас вопрос: есть ли какая-нибудь надежда избежать такого суда, такой катастрофы? Да. Взгляните в следующий раздел: Иоиль 2: 12-13.

Но и ныне еще говорит Господь: обратитесь ко Мне всем сердцем своим в посте, плаче и рыдании.

13 Раздирайте сердца ваши, а не одежды ваши, и обратитесь к Господу Богу вашему; ибо Он благ и милосерд, долготерпелив и многомилостив и сожалеет о бедствии.

Как и в Осии, путь спасения - это покаяние. Люди должны вернуться к Яхве. Разве это не любопытно: Яхве – это тот, кто приносит разрушения, но Он также является их единственной надеждой на безопасность! Кто еще может защитить от гнева Бога, кроме Бога?

Еще раз, мы видим здесь напоминание о Евангелии. Только Иисус Христос, подлинно человек и истинно Бог, может спасти грешников от гнева Божьего. Как сказано в 2:11: «кто выдержит его?» Ответ на этот вопрос - Иисус! Только Иисус, воплотившийся Бог, смог принять на себя гнев Божий и стать Спасителем.

**Иоиль 2: 18-32 - Обещание спасения**

За этим призывом к покаянию в нашем следующем разделе следует обетование спасения для народа Божьего. Интересно отметить мотив Господа, почему Он спасает их. Посмотрите на стих 17, последний стих в предыдущем разделе: «для чего будут говорить между народами: где Бог их?"

Озабоченность Иоиля заключается в том, что народы будут насмехаться над Господом, если Его народ будет уничтожен. Поэтому, чтобы отстоять Свою славу, посмотрите на **следующий стих:** «возревнует Господь о земле Своей, и пощадит народ Свой». Яхве спасает Свой народ, отстаивая свое имя, славу и репутацию в мире. Тогда вся вселенная узнает без тени сомнения, что он их Бог, как говорится в стихе 27: «И узнаете, что Я посреди Израиля, и Я - Господь Бог ваш, и нет другого, и Мой народ не посрамится вовеки».

Итак, мы видим, что для тех, кто восстает против Яхве, День Господень - это время расплаты и правосудия. Но для тех, кто раскаивается и с радостью подчиняется Ему, это день милости и радости.

Но является ли конец света единственным смыслом Дня Господнего? Давайте посмотрим на другой отрывок: Иоиль 2: 28-31.

И будет после того, излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши; старцам вашим будут сниться сны, и юноши ваши будут видеть видения.

29 И также на рабов и на рабынь в те дни излию от Духа Моего.

30 И покажу знамения на небе и на земле: кровь и огонь и столпы дыма.

31 Солнце превратится во тьму и луна - в кровь, прежде нежели наступит день Господень, великий и страшный.

День Господень. Но он более емкий, чем просто конец света. Этот отрывок является хорошим примером того, сколько пророчеств в Ветхом Завете выполняется в несколько этапов. Здесь описаны два события, но не упоминается о временном интервале между ними. Как пишет один автор: «Как будто вы смотрите на горный хребет с большого расстояния, и вам кажется, что все горы расположены рядом друг с другом. Но когда вы подъезжаете к самим горам, вы обнаруживаете, что их отделяют большие расстояния». [[2]](#footnote-2)

Первая «гора» здесь - излияние Святого Духа Бога. Это будет день Пятидесятницы, когда Петр цитирует эти стихи, чтобы объяснить, что происходит вокруг. Но вторая гора - та, которую мы еще не достигли - не будет достигнута до тех пор, пока Иисус не вернется. Это описание обратного порядка творения, изображенного здесь в чудесах на небесах, превращение солнца в тьму и луны в кровь. День Господень уже был и еще не настал. Его рассвет произошел с первым приходом Иисуса на землю, но ожидается его завершение, когда Он придет вновь.

**Иоиль 3: 1-16 - Обетование правосудия**
Это то, что мы видим, в заключении книги Иоиль в главе 3, когда пророк заглядывает в будущее и видит это окончательное исполнение Дня Господня. Во-первых, Бог обещает явить свое правосудие тем народам, которые мучили его народ. Посмотрите на 3: 1-2:

Ибо вот, в те дни и в то самое время, когда Я возвращу плен Иуды и Иерусалима,

2 Я соберу все народы, и приведу их в долину Иосафата, и там произведу над ними суд за народ Мой и за наследие Мое, Израиля**…**

**Иоиль 3: 17-21 - Обещание восстановления**

Затем в заключительных стихах книги мы видим обещание о восстановлении Иудеи в отношениях с Яхве, и о том, что она никогда больше не вкусит горькие плоды греха. Мы видим в 3:18 удивительную картину нового неба и новой земли, где Бог будет жить со своим народом.

И будет в тот день: горы будут капать вином и холмы потекут молоком, и все русла Иудейские наполнятся водою, а из дома Господня выйдет источник, и будет напоять долину Ситтим.

Этот язык показывает нам, что вся вселенная будет обновлена. Это напоминает нам о том, что Библия не просто описывает спасение, как освобождение от наказания Бога. Она в первую очередь описывает спасение, как ***восстановление*** Богом положения своего народа перед Собой и своим присутствием.

**[ВОПРОСЫ]**

**Заключение**
Итак, сегодня мы закончили первые две книги малых пророков. Надеюсь, вы увидели, что независимо от образа (разбитый брак или нашествие саранчи), эти книги Двенадцати раскрывают возмущение Господа против греха и провозглашают милость и восстановление тем, кто, как говорит Иоиль «раздирает сердца» в покаянии (2:13) и полагает свою веру в совершенного Сына Божия, предсказанного в Осии 11:1. Доверяя Иисусу, мы познаем Бога как милостивого мужа, и с надеждой и верой ожидаем дня Господнего, когда мы будем с ним навсегда.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

1. Ученые не пришли к согласию по поводу даты написания книги Иоиля - см. Введение в Ветхий завет (Longman & Dillard) стр. 411-414. То, что эта книга расположена прямо перед Амосом, вероятно, сделано по тематическим, а не хронологическим соображениям. Не нужно упоминать об этом во время занятий, если у кого-то не возникнет вопроса об этом. [↑](#footnote-ref-1)
2. Девер, *Message of the Old Testament*, 710. [↑](#footnote-ref-2)