****

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 16: Исаия**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

Представьте себя пару, которая состоит в браке в течение многих лет, но чьи отношения сейчас находятся под угрозой. Все сложно, запутано и непросто; годы обид, оскорблений и нарушенных обещаний.

* То, что когда-то казалось главной проблемой, оказалось лишь симптомом более глубокой проблемы.
* Эта более глубокая проблема оказывается лишь одной из многих других проблем.
* Неоднократный грех; гордость; много ран.
* Извинениям больше не верится, потому что доверие надломлено. Все очень запущено.

И дальнейший путь – это посмотреть в двух направлениях одновременно: назад и вперед. Пара должна оглянуться на свои брачные обещания и на то, что они изначально обещали друг другу. И они должны с надеждой смотреть на то, каким может быть их примирение.

**ВВЕДЕНИЕ В ПРОРОЧЕСТВА ВЕТХОГО ЗАВЕТА**

Эта аналогия не идеальна, но чтение ветхозаветных пророков - это немного похоже на то, как вы попадаете в середину истории библейского консультирования в подобной ситуации.

* Как и в случае с консультированием, существует много перекрестных историй, которые, похоже, наслоились друг на друга.
* Как и в ситуации консультирования, вы можете быстро переходить от одной ситуации к другой, поскольку одна мысль вызывает другую.
* Как и в случае с консультированием, настроение меняются быстро, от равнодушия до страсти, от нежности до презрения и обратно.

Фактически, Бог использует эту аналогию надломленного брака для всех пророков, чтобы описать Свои отношения с Израилем (Иер. 2:32, Исаия 50: 1)

До сих пор в этом семинаре мы изучали Пятикнижие, повествования до плена и литературу мудрости. Сегодня мы переходим к пророкам. Пророческие книги начинаются в середине восьмого столетия до н.э. и заканчиваются примерно через 300 лет. Как я упоминал ранее, пророки начинают с того, что оглядываются назад. Они сравнивают Божий завет, каким он был дан в Пятикнижии, особенно Второзаконии, с реальной историей Израиля. И они говорят: «Вы нарушили завет! Вы были неверны Богу!»

Люди часто думают о «пророчестве» как о предсказании будущего. На самом деле, пророчество начинается с провозглашения – честного взгляда на настоящее в свете того, что было обещано или о чем были предупреждения в прошлом.

Но затем пророки действительно обращаются к предсказанию. Они смотрят вперед и обещают одно из двух: спасение или суд. Имейте в виду, что даже обещания суда - это неявные призывы к покаянию, которое может отменить Божий суд.

Одним из моментов который может затруднить их чтение - это сложность временных рамок. Когда они делают свои предсказания о будущем, эти предсказания могут иметь множество воплощений, как например обещание Исаии в Исаии 7, что девственная или незамужняя женщина родит ребенка. Казалось, что оно имело близкое исполнение, и тогдашняя невеста Исаии, в конце концов, родила (не как девственница, конечно), а также и отсроченное исполнение в жизни Марии. Пророки смотрят на историю как бы сквозь телескоп: все будто находится близко. [[1]](#footnote-1)

Поэтому позвольте мне дать вам несколько советов по истолкованию пророчеств Ветхого Завета (в ваших распечатках):

* + 1. Определите непосредственный контекст - структуру и ход мысли книги.
		2. Определите тип используемого пророчества (суд, спасение или что-то еще).
		3. Изучите баланс между историческим (провозглашением) и предсказательным (предвозвестие).
		4. Определите, какой используется стиль (Поэзия? Диспут? Повествование?)
		5. Определите место этих текстов в общей искупительной истории. Будьте осторожны, чтобы не соотнести Израиль и ваш народ или церковь.
		6. Будьте внимательны к определенным повторяющимся и более общим темам, особенно тем, которые связаны с отношениями между Заветами.
		7. Подумайте, как авторы Нового Завета используют этот отрывок или, по крайней мере, эту книгу.

***[Вопросы]***

**ВВЕДЕНИЕ в ИСАИЮ**
Давайте попробуем применить пару этих принципов истолкования для книги Исаии.

Но прежде, чем мы сделаем это, я хотел бы услышать от вас, что вам нравится в книге Исаии. ***Есть у вас любимые отрывки или стихи из этой книги?***
Хорошо, вернемся к нашему изучению.

Первые четыре стиха глав 1 и 2 - это два разных вступления, каждое из которых представляет собой разные стороны этой книги. Позвольте мне прочитать из главы 1:

**1**Видение Исаии, сына Амосова, которое он видел о Иудее и Иерусалиме, во дни Озии, Иоафама, Ахаза, Езекии - царей Иудейских.

2 Слушайте, небеса, и внимай, земля, потому что Господь говорит: Я воспитал и возвысил сыновей, а они возмутились против Меня.

3 Вол знает владетеля своего, и осел - ясли господина своего; а Израиль не знает [Меня], народ Мой не разумеет.

4 Увы, народ грешный, народ обремененный беззакониями, племя злодеев, сыны погибельные! Оставили Господа, презрели Святого Израилева, - повернулись назад.

В стихе 2 у нас есть начало послания для всей земли.

*Каков контекст?* Стих 1 устанавливает его как видение Исаии о Иудее (южном царстве) и Иерусалиме (его столице), и слова Исайи подходят по времени к царствованию этих царей.

*Какое послание начинается в стихе 2?* Суд.

*Какая литературная форма используется здесь?* Поэзия.

*Смотрит ли Исаия назад или вперед?* Назад. Вспоминая Пятикнижие, он обращается к Господу, который воспитывает Израиль как детей, но говорит, что они оставили его. Как и в брачном консультировании, мы видим, что рана глубока.

Интересно, вы когда-либо думали, что ваше отвержение и восстание против Бога может причинить Богу боль; что Бог может сказать о вас: «Он оставил меня! Она предала меня». Стоит поразмышлять над той глубокой печалью, которую ваш грех вызывает у Бога.

Интересно отметить, что глава 2 воспринимается как совсем другое вступление:

**1**Слово, которое было в видении к Исаии, сыну Амосову, о Иудее и Иерусалиме.

2 И будет в последние дни, гора дома Господня будет поставлена во главу гор и возвысится над холмами, и потекут к ней все народы.

3 И пойдут многие народы и скажут: придите, и взойдем на гору Господню, в дом Бога Иаковлева, и научит Он нас Своим путям и будем ходить по стезям Его; ибо от Сиона выйдет закон, и слово Господне - из Иерусалима.

4 И будет Он судить народы, и обличит многие племена; и перекуют мечи свои на орала, и копья свои - на серпы: не поднимет народ на народ меча, и не будут более учиться воевать.

Давайте зададим те же самые вопросы:

*Каков контекст?* Видение об Иудее и Иерусалиме.

*Какое послание начинается в стихе* 2? Спасение и обещание.

*Какая литературная форма используется здесь*? Поэзия.

*Смотрит ли Исаия назад или вперед*? Вперед, на время надежды. Обратите внимание на разницу. Иерусалим, упомянутый в первой главе, казался пыльным и древним. Иерусалим, упомянутый здесь, ощущается почти потусторонним: «перекуют мечи свои на орала, и копья свои - на серпы». Человек занимающийся изучением Библии использовал бы термин «эсхатологический», то есть то, что относится к концу времён, когда Бог заканчивает историю.

Нам нужно задавать эти вопросы, когда мы обращаемся к пророчеству. Я хотел бы построить оставшуюся часть нашего занятия вокруг трех принципов истолкования, которые перечислены выше, когда мы будем читать пророчества.

**ПРИНЦИП 1: ЗНАНИЕ СТРУКТУРЫ**

Эти два отрывка являются хорошей платформой для структуры книги Исаии. Структура книги похожа на дорожную карту. Это помогает вам узнать, в какой точке вы находитесь, что особенно полезно для пророческой литературы. В каком-то смысле эти два отрывка представляют собой две половины книги Исаии. Во всей книге, особенно в главах с 1 по 39, есть послания горя и суда относительно исторического Иерусалима. В главах с 1 по 39 содержится послание пророка восьмого века, и они напрямую нацелены на его аудиторию восьмого века. Он указывает на их конкретные грехи. Он указывает на неизбежное вторжение Ассирии. Главы с 1 по 39 схожи с первыми стихами главы 1.

Начиная с 40-ой главы и до конца книги, мы видим некую перемену. Исаия не говорит о состоянии Иерусалима в те дни. Он обращает свой взор к его будущему. Это больше похоже на первые стихи главы 2. Он обращается к Иерусалиму, который через столетие будет находиться в плену в Вавилоне. Но помните, что мы говорили о нескольких плоскостях исполнения пророчества? Похоже на то, что Исаия описывает эсхатологический Иерусалим. Язык, который он использует в этих главах, особенно в последних десяти, слишком драматичен и грандиозен для описания небольшой группы израильтян, которые вернутся из плена в пятом и шестом столетиях до н.э. Там говорится о Божьей славе, которая откроется, и Бог сотворит новые небеса и землю. Это описание жизни уже в совершенно другой плоскости. Кроме того, этот эсхатологический Иерусалим состоит из тех, кто остался, но, похоже, он не ограничен лишь еврейским народом, но включает в себя всех, кто соединен с Богом. Хотя в первой половине книги есть послания спасения, их гораздо больше в ее второй половине.

Это самое большое разделение в книге Исаии: первые тридцать девять глав, в целом, сосредоточены на историческом Иерусалиме и его неверных царях, в то время как главы 40-66, сосредоточены на эсхатологическом Иерусалиме и на некоем персонаже, который, на первый взгляд, не похож на царя, но на самом деле таковым является.

На обратной стороне распечаток вы можете видеть план книги, на котором я сейчас не буду останавливаться.

В этих 66-ти главах происходит серьезное изменение в отношении Иерусалима. В 1–ой главе Исаия говорит об Иерусалиме: «Как сделалась блудницею верная столица!» (1:21). Однако к концу книги он ожидает ее появление в качестве «невесты», о которой Господь «радуется» (62: 4-5). Она переходит от блуда к святости, от блудницы до невесты.

Это, в некотором смысле, является началом и концом сюжета, и это проявляется в структуре всей книги. Как происходит эта трансформация? Это подводит нас ко второму принципу при чтении этой книги (с ним у нас могут возникнуть сложности)...

**[Вопросы]**
ПРИНЦИП 2: НЕ ПРОПУСИТЕ ТЕМЫ, КОТОРЫЕ ПОВТОРЯЮТСЯ НА ПРОТЯЖЕНИИ КНИГИ

Чтение пророческих книг может быть затруднительным, как я уже говорил, потому что они могут резко менять направление. Но вы удивитесь, что читая большие разделы таких книг, как Исаия, некоторые темы появляются снова и снова. Стоит отмечать их на полях вашей Библии. Иерусалим – это одна из таких тем, как мы уже видели. Есть еще несколько тем, которые заметны у Исаии, и которые помогают нам понять, насколько напряженно проходит это семейное консультирование, когда мы переходим от блуда к святости.

1) ***Гордость***

Тема гордости Израиля (и гордости человечества) снова и снова появляется в Исаии. Господь постоянно обращается к ней:

* **Исаия 2:11**  Поникнут гордые взгляды человека, и высокое людское унизится.
* **Исаия 5:21**  Горе тем, которые мудры в своих глазах и разумны пред самими собою!

Есть еще много подобных стихов. Гордость стоит за мятежом Израиля, народов, всех нас, сидящих здесь сегодня утром.

Народ Израиля во многих отношениях является ни чем иным, как примером всего человечества. При чтении Исаии, когда мы встречаемся со словами об их омерзительной гордости и несправедливости, нам нужно помнить, что мы все такие же вне Христа.

2) ***Доверие***

Еще одна глобальная тема в Исаии - это доверие, особенно главы 7-39.

* В главе 7 северное царство Израиля вступает в войну с южным царством Иудеи. Исаия говорит царю Ахазу из Иудеи не заключать никакого союза с внешними и даже обещает Ахазу знамение. Но Ахаз, проявив ложное благочестие, отказывается просить о знамении (Исаия 7:12). Он стремится к заключению внешних альянсов, что вызывает гнев Бога.
* Эта тема находит продолжение в главе 31: «Горе тем, которые идут в Египет за помощью, надеются на коней и полагаются на колесницы, потому что их много, и на всадников, потому что они весьма сильны, а на Святого Израилева не взирают и к Господу не прибегают!» (стих1)
* Вопрос доверия достигает своего апогея, когда город Иерусалим при царе Езекии окружен ассирийской армией, а их командующий насмехается над жителями Иерусалима по поводу их доверия Езекии и Богу Израиля. Исайя 36:14-20: “пусть не обольщает вас Езекия, ибо он не может спасти вас; 15 и пусть не обнадеживает вас Езекия Господом, говоря: `спасет нас Господь; не будет город сей отдан в руки царя Ассирийского'. 16 Не слушайте Езекии, ибо так говорит царь Ассирийский: примиритесь со мною и выйдите ко мне, и пусть каждый ест плоды виноградной лозы своей и смоковницы своей, и пусть каждый пьет воду из своего колодезя, 17 доколе я не приду и не возьму вас в землю такую же, как и ваша земля, в землю хлеба и вина, в землю плодов и виноградников. 18 Итак да не обольщает вас Езекия, говоря: `Господь спасет нас'. Спасли ли боги народов, каждый свою землю, от руки царя Ассирийского? 19 Где боги Емафа и Арпада? Где боги Сепарваима? Спасли ли они Самарию от руки моей? 20 Который из всех богов земель сих спас землю свою от руки моей? Так неужели спасет Господь Иерусалим от руки моей?"”

У людей есть выбор: доверять Богу или доверять кому-то еще? К счастью, Езекия и народ Иерусалима в этом случае, в отличие от Ахаза, действительно доверяют Богу, и Бог чудесным образом спасает их от ассирийской армии.

Прочтите эти главы Исаии и задумайтесь над тем, чему или кому вы доверяете.

3) ***Бог Свят***

Первые две темы сосредоточены на людях. Но по сути, книга Исаии о Боге. Прежде всего Он свят. В этой книге Исаия тридцать раз называет Господа «Святым» или «Святым Исраила», в то время как этот титул упоминается лишь шесть раз в остальной части Библии. Почему Исаия настолько сильно выделяет святость Божью? Вероятно, из-за того, каким образом Исаия был призван к пророческому служению в главе 6:

В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. 2 Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл: двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал.

3 И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его!

Быть святым значит быть отделенным, обособленным - в совершенно другой плоскости. Какова кульминация Божьей святости? Посмотрите на вторую половину стиха 3: «вся земля полна славы Его!». Цель Бога заключается в том, чтобы его величие стало известно всему творению и чтобы все творение могло им наслаждаться. Вот чем руководствуются все его действия, включая спасение грешников. Глава 48: «Ради имени Моего отлагал гнев Мой, и ради славы Моей удерживал Себя от истребления тебя...11 Ради Себя, ради Себя Самого делаю это, - ибо какое было бы нарекание на имя Мое! славы Моей не дам иному» (**стих 9, 11**).

Итак, мы узнаем, что Бог свят и поэтому верен своей славе.

4) ***Бог как единственный и несравненный правитель творения и истории***

Мы также узнаем, что он единственный и несравненный правитель творения и истории. Эта тема становится особенно заметной, начиная с главы 40, и подчеркивается в следующих восьми главах.

* **Исаия 40:25**  Кому же вы уподобите Меня и с кем сравните? говорит Святый.
* **Исаия 45:5-6a**  Я Господь, и нет иного; нет Бога кроме Меня; Я препоясал тебя, хотя ты не знал Меня, 6 дабы узнали от восхода солнца и от запада, что нет кроме Меня;
* **Исаия 45:21б-22** кто возвестил это из древних времен, наперед сказал это? Не Я ли, Господь? и нет иного Бога кроме Меня, Бога праведного и спасающего нет кроме Меня. 22 Ко Мне обратитесь, и будете спасены, все концы земли, ибо я Бог, и нет иного.

5) ***Бог как единственный Искупитель***

Обратите внимание в этом последнем отрывке, что Бог, который является единственным правителем творения, также является единственным, кто может спасти. Это еще одна из значительных тем в Исаии.

* **Исаия 54:5**  Ибо твой Творец есть супруг твой; Господь Саваоф - имя Его; и Искупитель твой - Святый Израилев: Богом всей земли назовется Он.
* **Исаия 54:8**  В жару гнева Я сокрыл от тебя лице Мое на время, но вечною милостью помилую тебя, говорит Искупитель твой, Господь.

Бог снова называет себя Святым ***и*** Искупителем своего народа.

6) ***Остаток***

Но кого спасает Бог? Он не спасает всех и каждого. По ходу книги Исаии становится ясно, что он хочет спасти остаток.

* **Исаия 10:20-21**  И будет в тот день: остаток Израиля и спасшиеся из дома Иакова не будут более полагаться на того, кто поразил их, но возложат упование на Господа, Святого Израилева, чистосердечно.21 Остаток обратится, остаток Иакова - к Богу сильному.
* **См. также Исаия 28:5**.

Что интересно, однако, что в главах 56-56 ясно видно, что даже этот остаток все еще грешит. Они не святы перед Богом. На самом деле, истинный остаток, по-видимому, состоит из одного:

* Во время призвания Исаия, ему было сказано, что Бог уничтожит все, кроме “святого семени” (6:13). Кто является этим святым семенем? Мы находим ответ в главе 11.
* **Исаия 11:1-2**  И произойдет отрасль от корня Иессеева, и ветвь произрастет от корня его; 2 и почиет на нем Дух Господень.

Кто же это, на ком Дух почиет? Мы знаем из первой половины книги Исаии, в частности из глав 9 и 11, о том, что это мессианская и царственная фигура. Затем во второй половине книги Исаии мы обнаруживаем еще кое-что ...

7) ***Слуга***

Божий Дух будет почивать на том, кто является слугой. Мы узнаем о нем в четырех песнях:

* **Песнь 1: Исаия 42:1**  Вот, Отрок Мой, Которого Я держу за руку, избранный Мой, к которому благоволит душа Моя. Положу дух Мой на Него, и возвестит народам суд.
* **Песнь 2: см. Исаия 49:1-6**
* **Песнь 3: см. Исаия 50:4-9**
* **Песнь 4: см. Исаия 52:13-53:12:** Вот, раб Мой будет благоуспешен, возвысится и вознесется, и возвеличится. 14 Как многие изумлялись, смотря на Тебя, - столько был обезображен паче всякого человека лик Его, и вид Его - паче сынов человеческих! 15 Так многие народы приведет Он в изумление; цари закроют пред Ним уста свои….

8) ***Победитель***

Примечательно, что спустя несколько коротких глав после Исайи 53, мы узнаем, что Божий Дух будет почивать не только на том, кто является этим страдающим слугой, но и на том, кто является победителем. Может ли это быть одна и та же личность? Мы видим четыре песни победителя:

* Первая песнь победителя: Исаия 59: 15-21: «И Господь увидел это, и противно было очам Его, что нет суда. 16 И видел, что нет человека, и дивился, что нет заступника; и помогла Ему мышца Его, и правда Его поддержала Его. 17 И Он возложил на Себя правду, как броню, и шлем спасения на главу Свою; и облекся в ризу мщения, как в одежду, и покрыл Себя ревностью, как плащом.»
* Вторая песнь победителя: 61: 1-4. «Дух Господа Бога на Мне, ибо Господь помазал Меня благовествовать нищим» (стих 1).
* Третья песнь победителя: 61:10 - 62: 7. Победитель приходит как жених, чтобы взять свою невесту и спасти ее.
* Четвертая песнь победителя: 63: 1-6. Мы видим ужасающую картину суда, когда победитель приходит чтобы судить.

9) ***Новый Иерусалим-Невеста***

В заключительных главах книги Исаии особое внимание уделяется новому Иерусалиму как невесте, которая также является образом новых небес и земли.

**Исаия 62:3-5**  И будешь венцом славы в руке Господа и царскою диадемою на длани Бога твоего.

4 Не будут уже называть тебя `оставленным', и землю твою не будут более называть `пустынею', но будут называть тебя: `Мое благоволение к нему', а землю твою - `замужнею', ибо Господь благоволит к тебе, и земля твоя сочетается. 5 Как юноша сочетается с девою, так сочетаются с тобою сыновья твои; и как жених радуется о невесте, так будет радоваться о тебе Бог твой.

Какая удивительная картина! Помните тот факт, что мы говорим о Святом. Мы говорим о единственном и несравненном правителе творения и искупления. Он говорит своему народу: «Я благоволю к вам. Я радуюсь о вас». Христианин, он говорит это тебе! Исаия говорит, что все истинные христиане являются венцом великолепия в его руке! Это благодаря тому, что мы что-то совершили? Или благодаря тому, чем мы обладаем по природе своей - хорошей внешностью, интеллектом, успешной карьерой, чистой репутацией? Нет, вам нужно вернуться к песне слуги главы 53, чтобы понять, почему Бог может говорить такие слова – только благодаря Иисусу.

**ПРИНЦИП 3: УЧИТЫВАТЬ АВТОРИТЕТНОЕ ТОЛКОВАНИЕ НОВОГО ЗАВЕТА**

Нам, конечно, нам нужно читать книгу Исаии в свете Нового Завета. Это третий принцип при чтении Исаии. Прочтите эту книгу в свете авторитетного толкования Нового Завета. Я упомянул о том, что пророчество Ветхого Завета часто содержит несколько плоскостей его исполнения. Несомненно, Новый Завет созвучен книге Исаии и говорит, что все её великие и славные обетования исполняются в личности и работе Иисуса Христа.

1) ***Иисус - Обетованный Мессия***

Оглядываясь на Мессию, который был обещан в Исаии 9 и 11, Павел говорит: “Исаия также говорит: будет корень Иессеев, и восстанет владеть народами; на Него язычники надеяться будут.” (Римл. 15:12) и применяет это к Иисусу.

2) ***Иисус - святой***

Обращаясь к главе 6 Исаии, апостол Иоанн говорит: «Исаия сказал это, потому что видел славу Иисуса и говорил о нем» (Иоанна 12:41). Уловили? Кто этот Святой Бог, которого Исаия увидел на престоле, высокого и превознесённого, края риз которого наполняли храм? По словам Иоанна, им был Иисус!

3) ***Иисус - обетованный искупитель***

Все четыре Евангелия цитируют вступительные слова Исайи 40, чтобы передать, что Иисус и есть Бог, который пришел, чтобы дать спасение своему народу. Так, в Евангелии от Луки 3 Иоанн Креститель, который пришел подготовить народ для Иисуса, объясняет свою роль словами из Исаии: «глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямыми сделайте стези Ему; 6 и узрит всякая плоть спасение Божие».

4) ***Иисус как страдающий слуга***

Авторы Нового Завета знали, что Иисус был страдающим слугой. Чтобы объяснить служение Иисуса, Матфей пишет: «да сбудется реченное через пророка Исаию, который говорит: «18 Се, Отрок Мой, Которого Я избрал, Возлюбленный Мой, Которому благоволит душа Моя» (Матфея 12: 17-18 ). [[2]](#footnote-2)

5) ***Иисус как победитель***

В Новом Завете также показано, что Иисус - Победитель: так в первой песне победителя мы читаем, что Он воздаст каждому «должное» (59:18). Кто это говорит в Откровении 22:12: «Се, гряду скоро, и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его»? Это Иисус!

Я мог бы еще продолжать. В Новом Завете полно примеров, показывающих, что Исаия указывает на Иисуса.

***[Вопросы]***
**ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Книга Исайи действительно воспринимается, как стенограмма семейного консультирования измученной конфликтами пары. Но в отличие от большинства человеческих браков, где есть вина обеих сторон, Христос является идеальным верным супругом, а мы неверны и жестоки сердцем. Вы можете увидеть это, просто прочитав Новый Завет. Но, когда вы читаете книгу Исаии, вы понимаете это гораздо глубже.

Я уже говорил, что нам нужно новозаветное истолкование книги Исаии. Но это также подходит и к обратному. Чтобы понять Новый Завет, понять кто есть Иисус, вам нужно прочитать Ветхий Завет и пророчества Исаии в частности. Что значит, что Иисус является святым и искупителем, и победителем? Что такое грех? Кто такой Бог? Каков он? Он действительно все держит под своим контролем? Исаия дает нам, так сказать, предварительное толкование. Это придает смысл словам, используемым Новым Заветом. Вы хотите понять, знать и любить Иисуса? Тогда читайте, изучайте и исследуйте книгу Исаии. Надеюсь, сегодня я помог вам начать это делать.

1. Удалено: Пророки используют ряд литературных форм для передачи своего послания: аллегории (Ис.5: 1-7); притчи (Иез. 18: 2), стенания (Амос 5: 1-2), молитвы (Hab 3), повествование (Ис. 36-39). Стиль их письма также был разнообразен: от плача Иеремии (8: 18-9: 1) до шокирующих заявлений Иезекииля (20: 21-26), вопрошаний Аввакуа (1: 12-17), сарказма Амоса и иронии (3:12). [↑](#footnote-ref-1)
2. См. также Деяния 8:35 [↑](#footnote-ref-2)