

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 13: Притчи**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

«Копейка рубль бережет». «Тот кто рано встает, тому Бог подает». «На Бога надейся, а сам не плошай».

Мы слышим их постоянно: короткие, содержательные изречения, призванные помочь нам жить лучше. Мы называем их пословицами или притчами. Если, слушая эти высказывания, вы думали, что же между ними общего, ответ в том, что ни одного из них нет в Библии! Сегодня мы рассмотрим большинство из притч, которые есть в Библии. Книга Притчи. Некоторые из этих притч связаны друг с другом тематически, а некоторые, самостоятельны. На сегодняшнем занятии мы рассмотрим, что является притчей, а что нет, метод истолкования этого жанра Писания и темы, которые содержатся в этой книге. Самое главное, что мы увидим, что Книга Притчей, в отличие от коротких пословиц, которые я только что упомянул, указывает нам на нечто гораздо большее, чем просто совет для жизни сегодня. Они указывают нам на истинную Мудрость, которая находится только в Иисусе Христе.

Но давайте начнем с того, чтобы набраться знаний о притчах. **Какие стихи в Притчах наиболее значимы вам и почему?**
**Контекст**
Во-первых, немного контекста. Большая часть этой книги была написана царем Соломоном. Но на самом деле это относительно мало влияет на то, как мы интерпретируем Притчи. Что может иметь большее влияние на интерпретацию, так это тот факт, что в первых главах Соломон часто обращается к своему сыну, научая его что значит быть мужчиной. Итак, Притчи полны мудрости человека, который прожил жизнь и многое повидал, и теперь хочет передать то, чему он научился.

С точки зрения искупительно-исторического контекста, Притчи мало что делают в отношении Божьего плана спасения. Но притчи олицетворяют мудрость, которая необходима царю для того, чтобы править Божьим народом. Поэтому они указывают на Христа, великого царя, который обладает величайшей мудростью и будет править Божьим народом вечно.

Это означает, что как только мы поймем, как их истолковывать, мы сможем применять притчи непосредственно к нашей жизни. Здесь не требуется много труда в переводе, как, например, для левитских законов о пище. Это одна из причин, почему христиане всех времен так любили Притчи.

**План / Общий обзор книги**

Итак, какова общая тема книги? Честно говоря, в ней есть много тем: страх Господень, сила языка, что делает женщину благочестивой, что значит жить по-настоящему, как обрести мудрость, как принимать наставление, суверенитет Бога, честность, брак, секс, семья, работа, экономика, щедрость, дружба и т.д и т.п. Но прежде всего мы видим центральную тему - мудрость. Два утверждения могут служить темой для всей книги.

*Мудрость есть страх Господень; быть мудрым - значит постоянно научаться и обладать навыком благочестивой жизни. Источником, средством достижения и целью мудрости является Господь.*
Страх Господень: жить по отношению к Богу, сознавая, кто он есть на самом деле.
Постоянно научаться: мудрость - это не только то, что вы уже знаете; это также касается вашего смирения в продолжении обучения.
Обладание навыком благочестивой жизни: мудрость - это знание в действии.

Откуда приходит мудрость? От Бога. Он является *источником* мудрости. Также именно *посредством* Бога, т.е. *через* Него, мы получаем мудрость. Вся мудрость исходит от Бога как дар. Под *целью* мудрости я имею в виду, что конечная ценность мудрости заключается в том, чтобы лучше знать Бога.

Книгу Притчей можно разделить на три основных раздела, как вы можете это видеть в схеме на обороте ваших распечаток. Первые девять глав написаны Соломоном в качестве совета для молодого мужчины. Средняя часть - это другие притчи Соломона. Наконец, последние две главы – это притчи двух людей: Агура и Лемуила.

Мы рассмотрим жанр притчей: что это такое и как мы можем их истолковывать. Затем мы пройдемся по темам книги, рассматривая различные аспекты мудрой жизни, которые мы увидим здесь. Итак, первое:

**Что такое Притчи?**

Притчи вдохновлены Богом. Но вместо того, чтобы обучать абсолютным правилам, которые управляют вселенной, как мы видим это в другом месте Писания, они учат общим правилам. ***Это общие принципы и наблюдения, которые видны в созданном мире теми, кто боится Господа***. Возьмем, к примеру, **Притчи 26:27**. Здесь говорится: «Кто роет яму, тот упадет в нее, и кто покатит вверх камень, к тому он воротится». Означает ли это, что каждый, кто когда-либо копал яму, упал в нее или что тот, кто когда-либо катил камень был раздавлен им? Нет. Я сам копал ямы и перекатывал камень в абсолютной безопасности. Это пословица об обмане. Яма здесь описывает вред, а катящийся камень - это подделка границ собственности, которые отмечались камнями на древнем Ближнем Востоке. Таким образом, писатель говорит, что однажды ваш обман обернется против вас. Хорошо жить в соответствии с этим принципом, не так ли? Однако будет неправдой говорить, что каждая ложь вредит лжецу (по крайней мере, в этой жизни). Но в целом, в долгосрочной перспективе, не стоит лгать даже в этой жизни. В основном, ложь оборачивается против нас. ***Таким образом, каково применение этой притчи?*** [ПОДОЖДИТЕ ОТВЕТ] Не пытайтесь обманывать людей, потому что, девять раз из десяти, вы только навредите *себе* своей ложью.

Тем не менее, некоторые притчи абсолютны, потому что они описывают вечную истину о Боге и устройство Вселенной. Вы можете их заметить, потому что они содержат общие утверждения, которые просто не могут применяться лишь в некоторых случаях. Возьмем, к примеру, **Притчи 16:33**. «В полу бросается жребий, но все решение его - от Господа». Это притча, подтверждающая суверенитет Бога. И если Он не является суверенным все время, тогда Он не является суверенным вообще. Кроме того, в ней говорится, что каждое решение исходит от Господа. Это слово «все» - выдает смысл. Таким образом, эта притча функционирует как универсальный принцип, а не как некий совет.

Большинство притч попадают в первую категорию, а не во вторую. В этом смысле подумайте о книге Притчей в качестве пособия для выполнения Божьего мандата для человечества управлять на земле. В случае Ветхозаветного Израиля этот мандат был исполнен, особенным образом, в народе, поэтому они более всего подходят в качестве мудрости для Божьего царя. В целом, Притчи говорят нам, что если мы будем делать то, что правильно, все будет складываться хорошо. Но в жизни не *всегда* происходит именно так, не так ли? Не в наши дни, и не в дни Ветхого Завета. Вы можете вспомнить о книге Иова как об исключении из этого общего правила. Иногда праведники страдают. Притчи, как правило, верны, но не всегда, - и у нас есть целая книга литературы мудрости, чтобы справиться с этим исключением.

Об этом очень важно всегда помнить – я готов повторять это вновь и вновь. Большинство Притчей не всегда абсолютно верны. Зачастую приходится ставить слова «в общем» перед притчей, когда вы думаете о применении ее в жизни. И небезопасно этого не делать. Иначе мы начинаем думать, что раз Бог это сказал, значит это есть истина на все случаи жизни, в то время как Он имел в виду совсем другое. «То есть вы хотите сказать, что мне не нужно воспринимать Библию буквально? Еретик!» Нет. Библия абсолютно истинна. Нам просто нужно быть осторожным, чтобы не принять ее в буквальном смысле, кода она сама этого не подразумевает. Мы бы ведь не стали воспринимать историю в добром самарянине как историческое событие, не так ли? Потому что очевидно, что Иисус рассказывал о нем в качестве притчи. Это не было реальным событием. Точно так же нам нужно толковать Притчи, поскольку они предназначались для прочтения в качестве утверждения, которые в целом верны. Я приведу вам пример из Нового Завета. В Послании к Ефесянам Павел говорит нам не позволять солнцу заходить в гневе нашем. Сколько молодых пар пытались разрешить спор допоздна, потому что они думали, что Павел говорит нам, что грешно ложиться спать, не придя к согласию? Нет конечно. Это притча. Как правило, мы должны попытаться решать проблемы и не позволять им усугубляться. Но Павел не говорит людям, живущим на крайнем севере, что они могут ссориться все лето, но зимой - никогда. Нам нужно толковать Писания в соответствии с тем жанром, в котором они написаны.

**Как истолковывать притчи?**
Итак, давайте подумаем далее о толковании. На прошлом занятии мы говорили о том, что еврейская поэзия использует прием «параллелизма». Притчи - это разновидность поэзии, поэтому мы можем здесь применять все то, о чем мы говорили на прошлом занятии. Однако они немного отличаются, потому что в Притчах параллели обычно строятся на контрасте. «Мудрый сердцем принимает заповеди, а глупый устами преткнется» (10: 8).
Вот несколько шагов, которые помогут вам истолковывать притчи:

1. Сначала найдите **параллели**. Что во второй строке параллельно с «мудрый сердцем?» [ПОДОЖДИТЕ ОТВЕТА] «глупый устами». А что параллельно глаголу «принимает?» [ПОДОЖДИТЕ ОТВЕТА] «преткнется». Это легко, потому что все параллельные элементы находятся в одном порядке. Конечно, как и вся поэзия, притчи - это не точная наука. Нужно размышление и обдумывание текста, чтобы мы смогли увидеть полный смысл стиха.
2. Затем определите любую **образную речь**. Раньше я говорил, что копать яму и катить камень, означало обман. Иногда, как в случае с катанием камня, мы можем заглянуть в комментарии или библию для изучения, чтобы понять, что означает тот или иной образ. Но в целом они так же понятны в нашем языке, как и на древнем иврите.
3. В-третьих, **обобщите** то, что говорит пословица своими словами, исходя из того, что вы смогли увидеть к этому моменту.
4. Наконец, подумайте, как **применить** это к своей собственной жизни. Возьмите к примеру Притчи 10: 8, которую я только что прочитал. В нем говорится о *принятии* заповедей (повелений). У большинства из нас есть начальники. Студенты, у вас есть преподаватели. Жены, у вас есть мужья. Члены церкви, у вас есть старейшины. У детей есть родители. Все мы живем под властью Бога. В этих отношениях будьте скорыми на слушание и подчинение, а не на спор и ссоры. Если вы повинуетесь и подчинитесь, вы покажете себя мудрым. Но опять же, это не абсолютный закон. Если кто-то прикажет вам согрешить, очевидно, вы не должны подчиняться этому.

Одно из предназначений этих шагов заключается в том, что они заставляют вас **замедлиться** и задуматься над тем, что говорит притча. Такое замедление и размышление над текстом поможет вам увидеть то, на что вы не обращали внимание раньше.

Иногда полезно просмотреть разные переводы. Например, возьмите Притчи 29:18 «Без откровения свыше (vision) народ необуздан». Сколько проповедей или политических речей опиралось на перевод короля Иакова, чтобы оправдать новую «миссию» или «раскрытие видения». Но здесь речь идет об откровении свыше, то есть Божий план и его миссия, а не наша.

Когда мы рассматриваем фрагменты Писания, которые построены на повествовании, эти нюансы в любом языке могут быть менее значительными, потому что при этом есть расширенный контекст для понимания повествования. Но когда мы смотрим на истины, заключенные в одном или двух стихах, понимание смысла конкретных слов имеют решающее значение. [[1]](#footnote-1)

**Четыре темы мудрости**
Вот некоторые рекомендации по истолкованию. Что мы видим в этой книге? Я дам вам базу для мудрости, которая содержится в книге Притч, взглянув на четыре основные темы, касательно мудрости в жизни. Во-первых, мы видим:

Контрасты мудрой жизни:
Одна из отличительных особенностей Притч заключается в том, что они не просто описывают мудрость. Они описывают и обратное. И они начинают это с описания глупца. Кто такой глупец? По сути, это тот, кто презирает исправление и наставление. Это проявляется в том, что он говорит. В 14:29 мы читаем: «У терпеливого человека много разума, а раздражительный выказывает глупость». Глупый человек тут же высказывает все, что приходит ему в голову, не думая о влиянии его слов. Говорите ли вы глупости? Посмотрим на Притчи 17:28: «И глупец, когда молчит, может показаться мудрым, и затворяющий уста свои - благоразумным». Хотя молчание не может изменить сердце, способность сдерживать язык - это первый шаг к мудрости.

Притчи не просто описывают глупца. Они объясняют последствия глупости. Во-первых, у глупца нет трезвости ума (глава 7). Но помимо этого: его нежелание принимать исправления извне и отсутствие дисциплины внутри, в конечном итоге приведет к смерти. 5:23: «он умирает без наставления, и от множества безумия своего теряется». *По сути, глупцы - атеисты. Они решили в сердце своем жить так, как будто Бога нет. [[2]](#footnote-2)*
Это был наш первый контраст. Но в притчах есть и второй контраст: Лентяй. Легко распознать лентяя: он никогда не в состоянии воспользоваться возможностями. Он позволяет им ускользнуть, все время оправдывая себя. Комментатор Дерек Киднер писал, что лентяй «не берет на себя ответственность за отказ от чего-то, но обманывает себя незначительностью своей бездеятельности. И его возможности ускользают от него миллиметр за миллиметром.» Довольно проницательное наблюдение, вам не кажется? Я думаю, что гораздо больше из нас являются лентяями, чем мы думаем.

Мы живем в быстром темпе и нас окружает много возможностей, но означает ли это, что ленивых нет? Или это означает, что только те, кто находится на дне «структуры власти», являются ленивыми? Разве невозможно, что даже люди влиятельные и занятые упускают какие-то возможности? Спросите себя: вы посвящаете себя чему-то одному, чтобы избежать дисциплины в чем-то другом? Вы выглядите занятыми и посвящёнными в одной области, чтобы вы смогли оправдывать ленивое отношение в другой области? Один из признаков ленивца – неспособность сосредоточиться. Он начинает есть, но может не закончить. Он начинает сотню проектов и не доводит их до конца. Он разочаровывает окружающих. Он предпочитает лениться вместо того, чтобы трудиться. Ему нужна легкая жизнь, а не та, которая уходит на то, чтобы делать добро. И он всегда оправдывается. Итак, какой вы человек? Ищите ли лёгкого пути в работе? Вы заканчиваете проекты, которые вы начинаете? Когда вы начинаете свою неделю или день, вы решаете и заканчиваете сложные проекты, или вы тянете время? Я слишком часто искушаем полениться, даже когда прикрываюсь видимостью занятности и надеюсь, что другие воспримут это за усердие. Мудрый человек смотрит на жизнь, как на возможность отобразить нашего Бога через осмысленность в своей работе.

Итак, это то, что касается контраста с мудрой жизнью. Но, к счастью, Притчи также дают нам контекст для того, чтобы жить мудро: отношения.

Контекст для мудрой жизни:
Для начала в Притчах много говорится о семье, от брака до отношений между родителями и детьми. *Мудрая и благочестивая жизнь, согласно Притчам, уделяет особое внимание семье.*

Краеугольный камень в семье - это брак. В этой книге говорится о романтических отношениях между мужьями и женами, о верности, о характере благородной жены. *В основе любящего брака лежит верность. Ничто не должно умалять важность верности. Притчи пытаются донести до нас, что мы никогда не должны недооценивать опасность прелюбодеяния. В Ветхом Завете понятие брака используется для описания отношений Бога с его народом. Таким образом, нарушение наших брачных заветов с нашими супругами, каким бы ужасным это не было, указывает на еще больший грех неверности в наших отношениях с Богом.*
Притчи также много говорят о взаимоотношениях родителей с детьми. В конце концов, большая часть их написана отцом сыну. *Притчи сосредоточены не на том, как родители могут заботиться о практических потребностях детей, а на заботе об их духовных нуждах. Главное, что родители должны делать для детей - это наставлять их*. Одним из способов научения детей мудрости является исправление и дисциплина. Таким образом, притчи побуждают родителей исправлять детей в любви. «Наказывай сына своего, доколе есть надежда, и не возмущайся криком его» (19:18).

Помимо семейных отношений, Притчи говорят о другом виде отношений, которые имеют такое же или даже большее влияние на мудрую жизнь: дружеские отношения. Притчи не утверждают, что любые друзья – это хорошее дело. Например: «Не ревнуй злым людям и не желай быть с ними» (24: 1) *Учитывая время, которое мы проводим с друзьями, неудивительно, что они оказывают влияние на нас. Например, мы знаем, что вспыльчивость и апатия являются греховными. Но когда вы выбираете друзей, в жизни которых есть этим грехи, вы начнете подражать им, как это происходит при диффузии.*
Хорошие друзья могут оказывать на нас влияние в сфере мудрости и праведности в жизни. Притчи описывают характеристики хорошего друга. *Настоящие друзья разумны (6: 1-5; 17:18), настоящие друзья бескорыстны (3:29, 14:21, 25:17), настоящие друзья прощают (10: 12б), [они] говорят правду [друг] другу (27: 6) ... Не удивительно, если настоящая дружба ускользает от людей, которые ускользают от Бога, потому что настоящая дружба начинается с наших отношений с Богом. Мы как будто получаем эмоциональный венчурный капитал в наших отношениях с Богом, который необходим для инвестирования доверия в другие отношения.* Разумеется, стандарт истинной дружбы, описанный в притчах, действительно высок, и в нем мы видим портрет самого лучшего друга, Господа Иисуса Христа.

Третья тема:

Общение в мудрой жизни
Притчи побуждают нас аккуратно использовать наши слова. «Кто хранит уста свои, тот бережет душу свою; а кто широко раскрывает свой рот, тому беда» (13: 3), «Разумный воздержан в словах своих, и благоразумный хладнокровен» (17:27). Говоря об использовании наших слов, Притчи выходят за рамки таких вещей, как сплетни, клевета или ложь, и уделяют значительную часть времени поспешным словам. Как у вас обстоят дела в категории поспешных слов? Вы тот, кто отвечает сразу? Мы живем в городе, где много людей, которые очень оперативно на все реагируют, что конечно им помогает, но, к сожалению, иногда это приводит к позору. Как быстро вы реагируете, когда нужна какая-то помощь, может быть даже библейское руководство и совет? Притчи предупреждают нас, что мудрый человек не ответит, пока не соберет достаточно информации и не будет иметь надлежащего преставления о ситуации и человеке. Возможно он даже промолчит, если усмотрит это лучшим решением. «Золотые яблоки в серебряных прозрачных сосудах - слово, сказанное прилично» (25:11). Сколько молодых супругов попадают в беду из-за этого? Когда даже правда может быть неуместной. Если у вас не всегда получается мудро использовать свои слова, изучите то, что говорят об этом Притчи. Попросите друга или вашего супруга сказать как, на их взгляд, у вас получается применять эти стихи в своей жизни.

Но согласно Притчам, еще более важными, чем слова, которые мы говорим, являются слова, которые мы слышим. *Мудрость обнаруживается в том, как вы выслушиваете слова других людей. Слушать должно быть важнее, чем говорить. Кроме того, идея «слышания» в Библии означает не только выслушивать кого-то, но и соответственно поступать*. Мы читаем в самом начале книги: «Слушай, сын мой, наставление отца твоего и не отвергай завета матери твоей» (1:8). Слушать и прислушиваться к мудрым словам - это начало мудрости. Вы чувствуете, что у вас есть много чему вы можете научить, но мало чему научиться? Подумайте о том, как в вашей жизни проявляется желание учиться. Есть ли люди, у которых вы отказываетесь учиться? Мудрый человек видит все отношения как возможность для возрастания в мудрости.

Это была наша третья тема. И четвертая:

Итог мудрости
Притчи содержат много поучений о том, как жить мудро в этом современном мире, но они также учат нас тому, что произойдет. Притчи говорят нам, что мы не статичны; каждый день мы продвигаемся к жизни или к смерти. В Притчах 19:16 говорится: «Хранящий заповедь хранит душу свою, а нерадящий о путях своих погибнет». Вопросы, которые рассматривают Притчи - это вопросы жизни или смерти. *Мы все будем призваны к ответственности перед Богом. Смерть придет ко всем нам. Бог каждого из нас призовет к окончательному отчету.*
Итак, как мы должны готовиться к этому отчёту? К чему должна нас вести эта мудрость? *Нужно ли усердно работать над тем, чтобы показать себя праведными и мудрыми перед Богом? Иногда люди думают, что вся эта практическая мудрость в Притчах означает, что это - книга нравственности и что она учит нас спасать самих себя, выполняя ее требования. Но это не так*. Притчи говорят нам, что мы несем ответственность перед Богом за наши грехи; что Бог будет судить нас за наши неправильные поступки; что мы должны исповедать наши грехи, если хотим обрести милость. И они говорит нам: «Милосердием и правдою очищается грех, и страх Господень отводит от зла» (16: 6).

**Где Иисус?**
Мы не можем закончить, не ответив на вопрос, где в притчах можно увидеть Иисуса и Евангелие (в конце ваших распечаток). Итак, Притчи указывают нам на Христа по крайней мере двумя способами.

Во-первых, они описывают красоту Иисуса. В **Матфея 12:42** Он сказал, что Он больше Соломона со всей его мудростью. Никто не понимал этот мир лучше, чем Иисус. Никто не пользовался всеми возможностями, как это сделал Иисус. Никто не говорил более мудрых слов, чем Иисус. Никто не противостоял искушению, как Иисус. Мы можем читать Притчи с целью изучать величие его мудрости.

Но во-вторых, мы можем читать Притчи, чтобы они указывали нам на нашу нужду в Иисусе. Помните, что я говорил ранее о мудрости Притчей как о разнице между жизнью и смертью? Одно дело - прочитать Десять Заповедей и сказать «да, я все это делаю». Хотя, если бы мы действительно понимали их, особенно, так как они были изложены Иисусом, мы бы никогда так не сказали. Но если бы мы даже и могли сказать это, то дальше нужно перейти к Притчам. Поступаем ли мы мудро абсолютно во всем? Заслуживаем ли мы жизни? Если ваша само-праведность сделала вас особенно бесчувственными, вы можете обнаружить, что Притчи смягчают вас, когда вы видите глупость в своей жизни. Никто из нас не сумел совершенно поступать по притчам, никто из нас не может этого делать, и каждый раз, когда мы читаем эту книгу, мы еще раз вспоминаем, что только один человек воплотил в своей жизни эту Мудрость Божью. В 1 Коринфянам 1: 20-24 Павел рассказывает нам о глупости и истинной мудрости, которую предвосхищают притчи:

**20**Где мудрец? где книжник? где совопросник века сего? Не обратил ли Бог мудрость мира сего в безумие? 21 Ибо когда мир [своею] мудростью не познал Бога в премудрости Божией, то благоугодно было Богу юродством проповеди спасти верующих. 22 Ибо и Иудеи требуют чудес, и Еллины ищут мудрости; 23 а мы проповедуем Христа распятого, для Иудеев соблазн, а для Еллинов безумие, 24 для самих же призванных, Иудеев и Еллинов, Христа, Божию силу и Божию премудрость.

**Заключение**

Притчи полны мудрости. Прочтите их медленно и созерцательно. Непременно старайтесь применять их в жизни, и таким образом поймете страх Господень и найдете познание Бога. Отличный способ ежедневного чтения - это прочитать главу книги притч, которая соответствует дате, там есть 31 глава, и можете прочитайте главу на данный день. Структура книги позволяет вам читать независимо от даты, даже если вы пропустили несколько дней.

Родители, учите своих детей Притчам. Большая часть мудрости в первых девяти главах предваряется словами «слушай, сын мой ...» или «сын мой ...». Книга Притчей похожа на учебное пособие для родителей. Книга притч – это отличный ресурс, который вы можете использовать для воспитания своих детей для того, чтобы они смогли стать благочестивыми мужчинами и женщинами. Тогда они в свою очередь усвоят страх Господень и найдут познание о Боге. Когда вы учите их по Притчам, учите их тому, что Иисус есть истинная мудрость Божья!

1. В дополнение к этим комментариям о понимании и интерпретации Притчей Марк Девер дал нам семь рекомендаций в своей обзорной проповеди несколько лет назад:

1. Необходим здравый смысл
2. Они, как правило, всегда верны
3. Они, как правило, истинны сейчас
4. Они используют поэтические образы
5. Они сами по себе не полны
6. Они иногда очень размыты
7. В целом притчи имеют религиозную сущность [↑](#footnote-ref-1)
2. Фразы, выделенные курсивом являются цитатами из книги Марка Девера «*Promises Made».* [↑](#footnote-ref-2)