

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 11: Иов**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление к литературе Мудрости**
Доброе утро! Сегодня мы будем изучать книгу Иова. Если вы были на всех занятиях этой темы, я уверен, что вам интересно, почему вдруг Иов? Позвольте мне объяснить.

В распечатках с тематической группировкой книг Ветхого Завета в историческо-искупительном процессе, вы можете видеть движение от создания Божьего народа в Пятикнижии до овладения Божьим народом землей и избрания Божьего царя, которое мы видели на прошлой неделе в книгах Руфь и 1 и 2 Царств. Следующая книга в вашей Библии, 3 Царств, начинает описывать обратный процесс из-за непослушания царей. Такую историю рассказывают книги 3 и 4 Царств, и она сопровождается комментариями пророков. Затем плен, исчезновение Божьего народа и, наконец, воссоздание Божьего народа.

Посредине того, как утверждается правление царей, мы видим мудрость и восхваление Божьего царя. Потому что, если задуматься, часто так называемая «литература мудрости» в середине вашей Библии тесно связана с Божьим царем. Многие Псалмы были написаны Давидом. Притчи, Екклесиаст и Песня Песней либо приписывается авторству, либо тесно связаны с сыном Давида, Соломоном. Эти книги в большей мере предназначались быть руководством для верного правления в качестве царя, нежели для всего народа Божьего.

Итак, мы сделаем паузу в истории царей Израиля, чтобы посмотреть на мудрость Бога, предназначенную *для* этих царей.

**Вступление к книге Иов**

Конечно, когда мы доходим до Иова, вы можете забыть все, что я только что сказал. Потому что книга Иов была написана вовсе не царем. Так почему мы изучаем эту книгу сейчас? В основном потому, что это литература мудрости, и мы разбираем ее вместе с остальной литературой мудрости. Книга Иов содержит мудрость, которая неподвластна времени. Скорее всего, события в ней происходят во времена Авраама (или даже раньше), на основании того, как Иов живет, что он считает богатством и т.д. Но использование рассказчиком заветного термина Яхве для указания на Бога предполагает, что история была написана ​​после Исхода, когда Бог открыл своему народу свое заветное имя. Так что нам не нужно стараться определить хронологию внешних событий при рассмотрении этой книги. Интересно, что, когда в книге говорят сами герои, они почти всегда используют общий термин «Бог». Но когда говорит рассказчик, он использует слово Яхве, которое в своих Библиях вы увидите, как «Господь». Итак, независимо от того, кто писал эту книгу, он знал о Боге больше, чем Иов.

Итак, о чем книга Иова? В основном, книга Иова поднимает наиболее сложные вопросы о жизни.

Почему праведники страдают так же, как неправедные? Нечестивые, похоже, остаются безнаказанными, а многие достойные люди страдают. Как это объяснить? И, что более важно, как поступать праведникам, когда они страдают?

Можно заметить, что здесь есть два предположения: (1) Бог является суверенным, управляя всем, что происходит; и (2) Бог благ, любит то, что добро и ненавидит зло. Книга Иова, как и книга Руфь, которую мы изучали на прошлом занятии, и книга Аввакума, которую мы рассмотрим во второй половине курса, говорят о кажущемся разрыве между тем, что наши обстоятельства говорят о Боге и реальности его Слова о его благости и суверенности. Когда мы смотрим на жизнь вокруг нас, кажется, что либо Бог не управляет ничем, либо Он не заботится о том, чтобы торжествовало добро. Книга Иов - это стремление понять, как мы можем доверять благому и суверенному Богу в разгар необъяснимых страданий.

Заметьте, я не сказал, что Иов объясняет, почему это происходит. Книга полезна отчасти тем, что она объясняет, почему с Иовом происходит все то, то происходит. В книге рассказывается о том, как мы можем доверять доброму и суверенному Богу, *несмотря* на характер наших обстоятельств. Книга Иова - это книга о доверии. Она не объясняет все досконально, но приводит доказательства, благодаря которым мы можем доверять Богу в трудных условиях. Даже если мы не знаем, *почему* эти обстоятельства складываются таким образом.

Поэтому мы можем обобщить книгу Иова в простом тематическом утверждении:

*Бог полностью суверен над всем в Своей вселенной, во славу Своего имени. Но часто Его мотивы, причины и цели, стоящие за тем, что Он делает, нам не открыты. Тем не менее, мы находим в Его характере и в нашем Искупителе основания полагаться на Его заботу.*

Это не какое-то систематическое богословие Нового Завета, введенное в древнюю литературу. Это и есть сущность книги Иов. Она поднимет глобальные вопросы и не дает нам простых ответов-клише. Не существует прямого соответствия между злом и страданиями, или между праведностью и наградой, по эту сторону небес. Все непросто и неоднозначно. Книга Иов описывает все это искренне и реалистично. Эти вопросы необходимо решать серьезно, трезво, смиренно и благоговейно. И они решаются. В книге Иова мы видим реальные страдания. Мы также видим неправильные попытки ответить на вопрос, почему Бог допускает страдания. Но, в конце концов, глас Божий делает все понятным.

Сегодня мы разобьем книгу на три большие части. Во-первых, мы отметим, что мы *часто страдаем*. Далее то, что мы *иногда понимаем*. И затем, что *мы всегда можем доверять*. *[[1]](#footnote-1)*

Итак, мы часто страдаем. Мы иногда понимаем. Но мы всегда можем доверять. Давайте начнем.

**Мы часто страдаем**
Когда мы впервые встречаем Иова, мы видим, что он человек праведный. Глава 1, стих 1: «Был человек в земле Уц, имя его Иов; и был человек этот непорочен, справедлив и богобоязнен и удалялся от зла». Иов был не только праведным, он был еще и богатым, стихи 2 и 3. И был мудрым, как мы видим в пятом стихе. В целом, как мы видим в третьем стихе, Иов был «знаменитее всех сынов Востока».

Однако Иов в основном известен не этим, а тем, что он все это теряет. Восемь стихов описывают как все что он имел превращается в руины. Сначала он теряет свое богатство, стих 13:

**13**И был день, когда сыновья его и дочери его ели и вино пили в доме первородного брата своего. 14 И [вот], приходит вестник к Иову и говорит: 15 волы орали, и ослицы паслись подле них, как напали Савеяне и взяли их, а отроков поразили острием меча; и спасся только я один, чтобы возвестить тебе. 16 Еще он говорил, как приходит другой и сказывает: огонь Божий упал с неба и опалил овец и отроков и пожрал их; и спасся только я один, чтобы возвестить тебе.

17 Еще он говорил, как приходит другой и сказывает: Халдеи расположились тремя отрядами и бросились на верблюдов и взяли их, а отроков поразили острием меча; и спасся только я один, чтобы возвестить тебе. 18 Еще этот говорил, приходит другой и сказывает: сыновья твои и дочери твои ели и вино пили в доме первородного брата своего; 19 и вот, большой ветер пришел от пустыни и охватил четыре угла дома, и дом упал на отроков, и они умерли; и спасся только я один, чтобы возвестить тебе.”

Вдобавок ко всему, Иов теряет свое здоровье. Глава 2, стихи 7. Все это исчезло у Иова в одно мгновение.

Переводя взгляд с Иова на себя, стоит отметить, что, хотя Иов, вероятно, пострадал гораздо более *внезапно*, чем это произойдет с нами, его страдания не были *больше* наших страданий. Как сказал сэр Уолтер Скотт: «Пойдет кто медленно или быстро, в конце всегда приходит смерть».

Действительно, страдания - явление универсальное. Однако иногда мы, христиане, стараемся избежать разговоров о своих сомнениях, страхах, провалах, гневе или конфликтах, которые мы можем испытывать из-за страданий. Мы хотим, чтобы наши богослужения больше напоминали вдохновляющие и заряжающие митинги. Но если мы хотим иметь реалистичное понимание того, что значит быть последователем Распятого, если мы хотим жить в реальном мире, мы должны признать, что, хотя мы можем ненадолго позитивно насторить себя идеей христианства в розовом цвете, нам не удастся убедить в этом людей вокруг нас. Мы не будем тогда честны с самими собой. Иов – это хороший пример того, кто страдает и честен с собой в своих страданиях.

Это первое, что мы видим в этой книге: мы часто страдаем.

[Вопросы]

**Мы только иногда понимаем.**

Второе утверждение, в котором кратко излагается послание книги Иов: *мы иногда понимаем*. На самом деле этому посвящена большая часть книги.

Позвольте мне дать вам краткий обзор остальной части книги. Вы увидите это на обратной странице ваших распечаток.

В конце главы 2 приходят трое друзей Иова, чтобы утешить его, и они сидят с ними в тишине целую неделю. Очень мудро с их стороны. Наконец, в главе 3 Иов нарушает молчание. Он высказывает свою жалобу.

Затем главы 4-41 - все, кроме последней главы, - это череда диалогов.

Главы 4-31 содержат три цикла диалогов между Иовом и его тремя друзьями, Елифазом, Вильдадом и Софаром. В первом и втором циклах говорит Елифаз, а Иов отвечает. Затем говорит Вильдад, и Иов отвечает. Затем слово берет Софар, а Иов отвечает. На самом деле каждый из его друзей говорит об одном: страдание произошло, потому что Иов согрешил. Иов: нет, это не так! Я невиновен! В конце третьего цикла Иов протестует последний раз. Он почти требует, чтобы Бог явил себя и объяснил его страдания.

Вместо Бога мы слышим молодого человека по имени Елиуй, который появляется в 32-й главе и говорит до 37. Елиуй говорит, что он слушал уже достаточно долго, но ничего не говорил, потому что он моложе и не хотел проявлять неуважение к старшим. Но Елиую не нравится мнение ни одного из них. Он полагает, что в их речах слишком много самокопания и обвинений Иова, и недостаточно внимания уделяется Богу. Поэтому он произносит монолог о величии Божьего правосудия и милости, которые находятся вне человеческого понимания. Он понуждает Иова рассмотреть тот факт, что его страдания могут каким-то образом быть частью преднамеренных действий любящего Бога. Он заканчивает в 37: 23-24, говоря:

Вседержитель! мы не постигаем Его. Он велик силою, судом и полнотою правосудия. Он [никого] не угнетает.

24 Посему да благоговеют пред Ним люди, и да трепещут пред Ним все мудрые сердцем!

Наконец, в главе 38 сам Бог вступает в дискуссию и критикует тех, кто «омрачает Провидение словами без смысла» (38: 2). В одном из самых замечательных мест Библии Бог описывает Иову и другим свою уникальную и суверенную власть. Он говорит: «Кто вложил мудрость в сердце, или кто дал смысл разуму?» (38:36). Бог смотрит на природный мир и размышляет над тем, что он создал - от морей до звезд, от страусов до волов.

Затем, в 39-й главе, Бог обращается непосредственно к Иову: «будет ли состязающийся со Вседержителем еще учить? Обличающий Бога пусть отвечает Ему» (39:32).

На что ответ Иов прост: «вот, я ничтожен; что буду я отвечать Тебе? Руку мою полагаю на уста мои.

35 Однажды я говорил, - теперь отвечать не буду, даже дважды, но более не буду» (39:34-35).

Бог отвечает,

**8**Ты хочешь ниспровергнуть суд Мой, обвинить Меня, чтобы оправдать себя?

4 Такая ли у тебя мышца, как у Бога? И можешь ли возгреметь голосом, как Он?

5 Укрась же себя величием и славою, облекись в блеск и великолепие;

6 излей ярость гнева твоего, посмотри на все гордое и смири его. (40:3-6)

В оставшейся части глав 40 и 41 Бог продолжает наставлять Иова и других в том, кто он: «кто же может устоять перед Моим лицем? 3 Кто предварил Меня, чтобы Мне воздавать ему? под всем небом все Мое» (41: 2б-3).

В главе 42, последней главе, Иов высказывает свое последнее исповедание:

Я слышал о Тебе слухом уха; теперь же мои глаза видят Тебя;

6 поэтому я отрекаюсь и раскаиваюсь в прахе и пепле. (42:5-6)

История заканчивается здесь в главе 42, когда Бог говорит Елифазу, Вильдаду и Софару, что они ошибались. Он говорит, что Иов говорил о Боге правдиво. (42: 7). Затем он благословляет Иова. Есть нечто интересное, о чем Бог не говорит, и мы рассмотрим это вскоре. Вот краткий обзор этой книги.

Теперь вернемся к основной теме этих глав: **«Мы лишь иногда понимаем».**

Друзья Иова утверждали, что мы *всегда* можем понять, почему мы страдаем. Их аргументы в принципе можно обобщить следующим образом: «Иов, то что с тобой случилось, действительно ужасно. Ты, должно быть, очень согрешил, ведь Бог справедлив. И хотя ты отрицаешь, что согрешил, мы то знаем, что это так. Другого объяснения не может быть.»

И каждый раз Иов отвечает примерно следующим образом: «Нет, причина не может быть в моем грехе». Не то, чтобы он никогда не грешил, но не было какого-то одного великого, скрытого греха в его жизни, который мог бы привести к таким бедствиям.

Друзья Иова продолжают возвращаться к одной мысли: «Мы получаем то, что заслуживаем». В действительности, их ответ подобен реакции учеников Иисуса в Иоанна 9. «Равви! кто согрешил, он или родители его, что родился слепым? "(9: 2). Они ошибались так же, как и ученики.

Мы можем понять их. Они хотели знать, почему это могло случиться с их другом Иовом. Они не отрицали реальности материального мира, как буддисты, которые говорят, что «страдание не является реальным». Они не могли отказаться от своей ортодоксии (т.е. верного учения), отвергая справедливость Бога или его суверенитет. Что тогда еще остается? Как может невинный Иов страдать в мире, где Бог является одновременно и суверенным, и справедливым? Логически, кто-то должен быть виноват - и Иов, похоже, первый в очереди. В нашем мире люди не доверяют всем этим трем столпам. Некоторые отрицают реальность страдания, как я только что упомянул. Другие считают, что Бог желает нам блага, но не в состоянии защитить нас. Третьи отрицают его благость или справедливость. Но только библейская вера имеет дерзновение утверждать, что все эти четыре момента могут быть правдой. Страдание. Абсолютный контроль Бога. Божья благость. И также невинность Иова.

У всех нас также есть подобные тенденции. Мы все полагаем на определенном уровне, что можем понять, что Бог делает через страдание. Поэтому, когда мы задаем вопрос «почему» по поводу страданий, мы не делаем это в смирении. Мы делаем это с долей раздражения. Как посмел Бог сделать это с нами, когда мы следовали за ним так преданно. Или мы отчаиваемся - Наверное, мое доверие к Богу никак мне не помогло. Но почему мы ожидаем, что у нас будет такое знание?

В этом суть книги Иова. Возможно, больше чем чему-либо другому, книга Иова учит нас тому, что у нас нет всех фактов. Через мгновение мы рассмотрим разговор между Богом и сатаной, и увидим ответ на вопрос почему Иов страдал. Но Иов об этом не знал, не так ли? Бог так и не объясняет это ему. Нет ничего вроде «О, Иов, мне очень жаль, что с тобой случились все эти несчастья. Позволь мне рассказать тебе, что произошло. Пришел сатана. И он сказал . , , и поэтому я сказал. ,и потом, понимаешь. .» Ничего подобного. Иов остается в неведении.

Итак, друзья Иова не понимали, почему Иов страдал. Иов не понимал, почему он страдал. Мы понимаем, но только потому, что Бог сказал нам об этом. Книга Иова не о понимании, почему происходит зло. Скорее, она лишь говорит нам, что мы только *иногда* понимаем то, что происходит. Только иногда.

Поэтому, если мы не получаем то, что хотим, - что хотел и Иов - объяснения, то как мы можем продолжать жить в преданности Богу? Это подводит нас к третьему вопросу. Мы часто страдаем. Мы иногда понимаем. Но мы всегда можем доверять.

**[Вопросы]**

**Мы всегда можем доверять**

Вера существует, потому что нет полного понимания. Если мы настаиваем на том, чтобы жить только по нашему собственному пониманию, а не по вере, тогда мы не можем быть христианами. Нам нужно научиться доверять.

Хорошая новость заключается в том, что у нас есть основание для этого доверия: Божья сила! Книга Иова отображает силу Божью посредством прекраснейшей поэзии. Мы призваны доверять Ему. Как и другие книги Ветхого Завета, которые сталкиваются с проблемой страданий, мы и там не находим объяснения. Но мы больше понимаем, кто такой Бог. В этом познании нашего Господа мы находим доказательства, необходимые нам в качестве основания нашего доверия. Мы видим, что Он – творец всего. Мы размышляем над его властью и его полномочиями. Мы наблюдаем за его Провидением, в котором проявляется забота обо всем, что он сотворил, особенно о нас. Мы понимаем, что он тот, кому можно доверять.

Как я уже сказал, Иов так и не узнал причину своих страданий. Но ему дается познание о Боге. Иов доверял этому Богу!

Но мы имеем бОльшие благословения, не так ли? Потому что Бог позволяет нам заглянуть за кулисы, чтобы мы могли понять, почему Иов страдал. Это происходит в небесном зале суда в первой главе. Мы видим здесь, что сатана ошибался. Сатана обвиняет Иова в служении Богу по эгоистические мотивам (1: 9-11). Он говорит, что Иов служит Богу, потому что он богат. Бог знает, что сатана не прав, но он позволяет сатане забрать богатство у Иова. И что происходит? Когда не стало богатства, Иов продолжает поклоняться Богу. Сатана ошибся.

Но сатану никогда не пугал тот факт, что он был неправ. Поэтому он обвиняет Иова в том, что тот служит Богу только потому, что у него есть здоровье. «Конечно, - говорит сатана, - можно забрать все, что есть у человека, но, если только коснуться его тела, тогда можно узнать, что его по-настоящему волнует. Вот тогда он точно проклянёт тебя в лицо». И снова Бог позволяет сатане сделать то, что он просит - отнять здоровье у Иова. И что происходит? Даже когда тело Иова сокрушается, он по-прежнему поклоняется Богу.

Изменившиеся обстоятельства Иова показывают, что, будучи богатым, он не поклоняется Богу из-за своего богатства. Будучи здоровым, Иов не поклоняется Богу из-за его здоровья. Истинное поклонение Богу не зависит от наших обстоятельств. Мы можем, конечно, благодарить его за благоприятные обстоятельства, но истинное поклонение - это отклик на то, кем является Бог, независимо от наших обстоятельств.

Это подводит нас к одному из центральных парадоксов в этой книге. Надеюсь, вы заметили его. Большая часть книги состоит из слов друзей Иова, которые говорят ему: «Послушай, Иов, мы знаем, что ты выглядишь добродетельным, но ведь должен быть за тобой какой-то грех». Но они были далеки от истины, и кто-то мог бы сказать им: «Елифаз, Софар, Вильдад, это страдание могло случиться, даже если бы ***вы*** *были еще* более добродетельными!» Иов столкнулся с этими страданиями не из-за его пороков, а из-за его добродетели! Вот почему из всего того, чем Бог мог хвалиться перед сатаной, он выбрал хвалиться Иовов.

А что все это значит для нас? Это означает, что мы доверяем Богу, не потому что мы такие умные или святые, но потому, что Его характер заслуживает доверия. Для Иова это было единственным основанием для доверия. Он никогда не читал главу 1 книги Иова. Ему был показан только характер Бога. По сути, Бог говорит: «Иов: посмотри на красоту моего творения. И пусть это даст тебе достаточно информации о моей доброте и силе, чтобы ты мог мне доверять, когда я выбью землю из-под твоих ног». И Иов доверял!

Подумайте, насколько больше мы знаем о Божьем характере, чем Иов! У нас гораздо больше доказательств, чтобы доверять Богу. В Евангелиях мы читаем о величайшей несправедливости, когда-либо совершенной в истории вселенной: об убийстве невинного Сына Божьего. Мы видим, как Бог использовал это для величайшего блага - Его славы через спасение человечества от грехов. Таким образом, заявления о страданиях в Новом Завете могут указывать на это ключевое событие. Если Бог может использовать даже это для величайшего блага, то насколько больше может быть наша уверенность в Его благих целях в наших собственных страданиях? «Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?» (Римлянам 8:32)

Мы видим примеры, подобные Иову, во всей Библии. Как страдания Божьего народа уживаются с его суверенитетом и милосердием? Никаких объяснений, а лишь призыв к доверию. И все же на протяжении веков собирается все больше доказательств того, на чем это доверие основывается, кульминацией которых являются страдания Христа и Его слава.

Время от времени Бог милостиво позволяет нам видеть, как он использовал трудную ситуацию для нашего блага. И, конечно же, мы должны благодарить его за утешение, которое приносят нам такие моменты понимания. Но есть опасность предполагать, что он ***обязан*** объяснять нам. За этим может последовать поддельное доверие, доверие нашим собственным способностям понять все Божьи цели в рамках каждого испытания вместо того, чтобы доверять Богу и его характеру, который он в конце концов открыл в Иисусе Христе на кресте. Единственный, кто достоин нашего доверия, - это не мы сами и не наша собственная способность решать самые запутанные жизненные вопросы, но это Сам Бог. Мы можем доверять Богу, потому что, как сказал Иов: «А я знаю, Искупитель мой жив, и Он в последний день восставит из праха распадающуюся кожу мою сию» (19:25). Как искупитель искупит Иова? Живя более праведно и совершенно, чем это мог Иов, и приняв на себя больше страданий, чем Иов. Очевидно, что терпение Иова посреди страданий, как вы понимаете, указывало на подлинно совершенную праведность и совершенно незаслуженное страдание Иисуса Христа на кресте. Через свою смерть на кресте и воскресение на третий день, Христос победил силы греха и смерти. Бог обещает простить всех, кто раскаивается в своих грехах и верит во Христа. Их также, вместе с Иовом, Искупитель восставит в последний день.

**Заключение**

Я упомянул ранее историю, когда ученики спрашивали Иисуса о слепом человеке: «Кто согрешил, он или родители его, что родился слепым?» Очевидно, они задавали неправильный вопрос: «не согрешил ни он, ни родители его, но [это для] [того], чтобы на нем явились дела Божии» (Иоанна 9: 3).

Бог намеревается явить свою славу в вашей жизни и в жизни окружающих вас людей. Вы можете быть уверены в этом. Вопрос о том, как он конкретно намеревается это сделать, приведет нас к другим книгами Библии. Но в контексте жизни Иова мы можем очень ясно видеть, что он намеревается проявить свою славу в жизни своих детей, когда они продолжают служить ему посреди жизненных испытаний. Если вы – дитя Божье и вы примирись с ним во Христе, вам нужно понять, что сами страдания могут удивительным образом явить славу Божью, когда вы служите и поклоняетесь ему, несмотря на непонимание и немощь. Если вы, будучи христианином, в настоящее время проходите через страдания, возможно Бог на небесах прямо сейчас говорит небесному воинству о вас: «обратили ли вы внимание на раба Моего?» Может быть, однажды вы будете наблюдать как Бог показывает всему творению ныне нераскрытую славу того, что он сделал, сотворив вас по его образу, а затем усыновил вас как своё дитя?

Мы часто страдаем. Мы лишь иногда понимаем. И по милости Божьей мы всегда можем доверять.

Давайте помолимся.

1. Остальная часть этого занятие взята почти полностью из главы «Иов» в книге Марка Девера «Послание Ветхого Завета: Обетования даны» [↑](#footnote-ref-1)