

**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 10: Руфь и 1,2 Царств**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Сегодня мы приступаем к книгам Руфь и 1 и 2 Царств. Здесь мы увидим чрезвычайно важный поворотный момент в истории искупления: подъем (и, к сожалению, падение) великого царя Давида. Если есть какая-либо другая фигура в Ветхом Завете, которая может соперничать с *Авраамом* в том, как Бог использует его в раскрытии Его плана искупительной истории, то это конечно Царь Давид. Эти три книги сосредоточены на Давиде. Подобно тому, как Божьи обетования Аврааму задают контекст всего, что мы читали до сих пор, Божьи обетования Давиду задают контекст для остальной части Ветхого Завета.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**
***Итак, давайте начнем с того, чтобы вспомнить значение Давида в остальной части Библии. Помимо книги 1 Царств, каким образом остальные книги Библии отсылают нас к Давиду? [Псалтирь, «ради раба Своего Давида» в Царствах, Иисус «Сын Давидов», «вот, лев от колена Иудина, корень Давидов, победил» в Откровении и т. д].***
**РУФЬ

Контекст**

Начнем с книги Руфь, которая является исторической и богословской прелюдией для царствования Давида. С точки зрения контекста автор этой книги неизвестен. Скорее всего, она была написана во времена правления Давида. Но посмотрите на 1:1 - реальные исторические события происходят «в те дни, когда управляли судьи». Это, скорее всего, начало 11 века до нашей эры. Как мы говорили на прошлом занятии, 350-летний период судей был временем великих потрясений и беспорядков. Таким образом, книга Руфь служит поворотным моментом в искупительном плане Бога. Господь готовит свой народ к переходу от хаоса их эгоцентричного правления к верному правлению царя Давида, который является предвозвестником истинного Царя - Иисуса Христа.

Вопрос, лежащий в основе этой книги - для действующих лиц в этой истории и для современных читателей – *по прежнему ли Бог проявляет заботу о своем народе*? Заботится ли Он о Ноеминь, свекрови Руфь, учитывая то, что она потеряла своего мужа и сыновей? Заботится ли Он об Израиле в течение трех столетий бунта? Ясный ответ в книге Руфь заключается в том, что Бог является нашим «родственником-искупителем», который проявляет крайнюю заботу о нас в наших испытаниях. Вы можете увидеть это в **тематическом** утверждении в своих распечатках:

*Бог суверенно руководит всем - даже испытаниями - ради блага Его народа, который Он однажды искупит благодаря совершенному господству царя-родственника*. (***повторите медленно***)

Книга Руфь рассказывает о Ноемини, израильской женщине в Моаве, чей муж и сыны умерли. Она и ее невестки, Руфь и Орфа, остались одни в чужой стране и не в силах обеспечить себя. Книга Руфь, по сути, описывает примерно два дня из жизни Руфь: день, когда ее кормят, и день, когда она вышла замуж. В день, когда ее накормили, глава 2, она находит благосклонность у человека по имени Вооз, который дает еду для нее и Ноеминь. В день, когда она вышла замуж, главы 3-4, Вооз женится на ней, чтобы сохранить ее род. В нашем обзоре книги Руфь мы рассмотрим три основных текста в книге, которые помогают нам заглянуть в историю. Вы увидите план всей книги на обратной стороне распечаток. Первый текст,

**1) Горечь греха: 1: 11-12, 20**

В стихах 11-12 и 20 мы слышим, как Ноеминь умоляет своих невесток оставить ее, чтобы они могли избежать её безнадежной участи. Именно в этих просьбах мы слышим все отчаяние Израиля. Взгляните на 1: 11-12: [Прочтите отрывок]

Ноеминь же сказала: возвратитесь, дочери мои; зачем вам идти со мною? Разве еще есть у меня сыновья в моем чреве, которые были бы вам мужьями?? [Затем сразу стих 13]

“Нет, дочери мои, я весьма сокрушаюсь о вас, ибо рука Господня постигла меня.”

И при вхождении в Вмфлеем в стихе 20: “не называйте меня Ноеминью [что значит «приятная»], а называйте меня Марою [что означает «горькая»], потому что Вседержитель послал мне великую горесть.”

Этим утверждением, неосознанно, Ноеминь начинает спор с Богом. Является ли он жестоким Богом, как она предполагает? Делает ли Он нашу жизнь горькой? В определенном смысле, Ноеминь и ее народ заслужили горечь в жизни - и даже больше. Голод, от которого она бежала, был Божьим судом за их грех. Даже ее бегство было грехом. Ее муж пытался избежать Божьего суда, не подчинившись Завету и покинув Землю Обетованную.

Но неужели Бог только справедливый и не милосердный? Когда мы читаем эту книгу, мы видим, что Бог отвечает на вызов Ноеминь тем, что Он удивляет ее своей милостью. Это начинается прямо здесь, в главе 1. Орфа покидает Ноеминь, как та ей и предлагала, а Руфь остается со свекровью. Ее обещание Ноеминь звучит красиво и поэтично: «не принуждай меня оставить тебя и возвратиться от тебя; но куда ты пойдешь, туда и я пойду, и где ты жить будешь, там и я буду жить; народ твой будет моим народом, и твой Бог - моим Богом; 17 и где ты умрешь, там и я умру и погребена буду; пусть то и то сделает мне Господь, и еще больше сделает; смерть одна разлучит меня с тобою».

Это приводит нас к отрывку № 2,

**2) Доброта родственника в спасении: 4: 9-12**
Ключ к пониманию искупления, которое Бог дарует Руфь и Ноеминь содержится в понятии, которое называется «родственник-искупитель». Это подробно описано в Левит 25. Родственник-искупитель первоначально предназначался для того, чтобы позволить семьям выкупить или «искупить» своих родственников из рабства или долгового обязательства. На протяжении многих лет эта роль обрела дополнительную ответственность женитьбы на бездетной вдове ближнего и рождение детей, чтобы его семейный род мог продолжиться. Эта не было требованием к родственнику-искупителю, но в то время такой поступок по-прежнему высоко ценился в еврейской культуре. Как мы видим в Руфь 4: 9-10, человек по имени Вооз является этим родственником-искупителем, и он искупил семью Ноеминь, женившись на Руфь.

Поэтому забота о Руфь - это первое проявление милости Божьей в ответ на обвинение Ноеминь. А этот брак является вторым проявлением, когда искупитель предпринимает шаги, чтобы позаботиться об этих двух вдовах. И результат - отрывок № 3: мы видим

**3) Мудрость Божьего доброго плана: 4: 13-17**По милости Божьей это искупление было не только благословением для Руфь и Ноеминь, но и для всего народа так, как они ни за что не могли бы себе представить! Посмотрите на стихи с 13 по 17 [Прочтите]:

И взял Вооз Руфь, и она сделалась его женою. И вошел он к ней, и Господь дал ей беременность, и она родила сына. 14 И говорили женщины Ноемини: благословен Господь, что Он не оставил тебя ныне без наследника! И да будет славно имя его в Израиле! 15 Он будет тебе отрадою и питателем в старости твоей, ибо его родила сноха твоя, которая любит тебя, которая для тебя лучше семи сыновей. 16 И взяла Ноеминь дитя сие, и носила его в объятиях своих, и была ему нянькою. 17 Соседки нарекли ему имя и говорили: "у Ноемини родился сын", и нарекли ему имя: Овид. Он отец Иессея, отца Давидова.

Удивительно, но Руфь – это прабабушка Давида, величайшего земного царя Израиля. Более того, Давид станет предвозвестником великого Царя, который грядет: Иисуса Христа.

Во всей книге Руфь мы не только видим, что Бог заботится о своем народе, но и делает это так, что это намного превосходит наши собственные представления. Ноеминь и многие другие персонажи этой истории размышляют над своими ужасными обстоятельствами и делают вывод, что Бог далек от них и Ему все равно - возможно, Он даже является источником их страданий. Нет ничего более далекого от истины. На самом деле Бог суверенно руководит человеческими событиями. Он отвечает на конкретные нужды Ноеминь и Руфь. Но кроме этого, он готовит путь для грядущего царя, который спасет Израиль от бурного времени судей (Давида). Даже сверх того, он подготавливает почву для будущего царя-искупителя, который спасет народ Божий от их греха.

Мы можем вспомнить об этом, когда у нас возникает соблазн отчаяться в условиях испытаний и невзгод. Примите утешение, зная, что «... любящим Бога, призванным по [Его] изволению, все содействует ко благу» (Римлянам 8:28). Тогда вы сможете повторить похвалу Ноеминь о Воозе в 2:20 со словами к Богу: «не лишил милости своей ни живых, ни мертвых!»

**[ВОПРОСЫ]**
**1-ая и 2-ая книга Царств

Предыстория и контекст.**

1 и 2 книги Царств – их план в ваших распечатках. Это переходный период к царям. Книги еще иногда называют «книгами Самуила», который был пророком в промежуток между судьями и монархией. Он был и последним судьей Израиля, и тем, кто помазал первого царя. Первоначально эти книги были единым текстом, но мы не знаем, кто написал их. 1-я Паралипоменон 29: 29-30 предполагает, что именно этот пророк оставил эти записи. Но рассказ о смерти Самуила в I Царств 25 позволяет думать, что по крайней мере большая часть этих книг была написана кем-то другим.

Если вы читаете эти книги самостоятельно, вот главная **тема**, о которой нужно помнить: *Бог управляет Своим народом через царя, который является представителем народа и чьи действия приведут либо к Божьему благословению, либо к наказанию.*
Самуил продолжает отвечать на вопрос Руфи: Продолжает ли Бог заботится? Эти книги демонстрируют великое сострадание Бога к его народу. Он дает им царя, который должен стать для них примером, защитником и представителем. Хотя Саул (и многие после него) не справились с этими обязанностями, Бог по-прежнему доказал свою верность, установив род Давида, который в конечном итоге достигает наивысшей точки в совершенном правлении Иисуса Христа над всем творением.

**Исторический обзор**

Обратимся теперь к историческому обзору, который вы можете найти в схеме на обратной стороне распечаток. Эти две первые книги Царств делятся на пять исторических разделов. Первый - это история самого пророка в 1 Царств 1-7. Здесь мы читаем историю о его чудесном рождении и последующем призвании, и служении в качестве пророка Божьего. Главы 8-15 - это переход к монархии, когда Самуил помазывает Саула царем Израиля. Бог дважды отвергает Саула за его непослушание в главах 13 и 14. Затем история описывает отношения между помазанным царем Давидом и Саулом, когда Саул упорно стремится удержать власть. Это главы 16-31. Переходим к 2 Царств, жизнь Давида - и хорошее, и плохое – находится в центре повествования книги. В первых 20 главах 2 Царств говорится о смерти Саула, установлении Иерусалима как столицы, завете Бога с Давидом, нескольких сражениях и восстании Авессалома (сына Давида) и Сивы, вениамитянина. Наконец, в главах 21-24 мы видим ряд событий, которые приводят повествование к заключению. К ним относятся смерть сыновей Саула, многочисленные войны с филистимлянами, последние слова Давида и его грех в проведении национальной переписи.

Тем не менее, если мы хотим понять более глубокую цель этих книг Царств, нам нужно взглянуть на некоторые важные богословские темы. На то, чему это повествование учит нас о Боге, - не о Самуиле, не о Сауле, и даже не о Давиде – на то, что является смыслом этого текста.

Это важно, потому что, когда мы читаем эти книги Царств как просто набор вдохновляющих исторических рассказов, мы упускаем суть. Например, рассмотрите рассказ Давида и Голиафа в 1 Царств 17. Сколько раз проповедники и учителя использовали эту историю в качестве некоего обещания, что Бог избавит нас от «великанов в вашей жизни?» Что вам нужно сделать, как они часто утверждают, - это взять «камень веры», и «камень молитвы», и «камень заучивания библии» и победить этого ВЕЛИКАНА в вашей жизни! Но эта история совсем не об этом. И многие из этих обещаний просто не соответствуют действительности. Это не Божьи обещания. Эта история полна богословского смысла. Речь идет о том, как царь, которого выбирает Бог, это царь, который все преодолеет - потому что мы видим в контексте, что Божья милость покинула Саула и теперь покоится на Давиде. Речь идет о том, как Бог Израиля поистине велик, потому что Голиаф выражает свое неуважение к Яхве, и именно поэтому Бог поражает его. Эта история является важной вехой в истории всей Библии о Спасителе, который грядет. В отличие от судей, которые заботились только о себе, Давид – это тот спаситель, который действует исходя из ревности по славе имени Божьего! Бог говорит нам, что Христос, подобно Давиду, спасет свой народ благодаря верности Божьей славе. Если мы игнорируем подобные темы и пытаемся применить эти книги к нашей жизни, не рассматривая их в контексте истории искупления, мы упустим суть. Мы можем увидеть в них обетования, которые Бог никогда не делал. Итак, мы проведем остаток нашего занятия, рассматривая две большие богословские темы: царствование и покой.

**[ВОПРОСЫ].**

**Царствование**

 Во-первых, царствование. Хотя Бог является истинным царем Израиля, центральная трагедия в 1 и 2 книгах Царств - это народ, требующий царя, как и у других народов вокруг них. Послушайте, что люди говорят Самуилу в 1 Царств 8: 19-20:

«нет, пусть царь будет над нами, 20 и мы будем как прочие народы»

Самуил, глава Израиля, рассержен. Он не хочет, чтобы Бог удовлетворил эту просьбу. Но Бог говорит ему дать им то, что они хотят. «ибо не тебя они отвергли, но отвергли Меня, чтоб Я не царствовал над ними» - говорит он в 8:7. Бог призвал этот народ быть светом этому миру. Но они хотят быть «как прочие народы». Как часто мы готовы променять наше положение, как Божьего народа, на низменные атрибуты этого мира? Но прежде чем мы захотим осудить Израиль, хорошо было бы подумать о нашей собственной предательской склонности отвергать Бога в качестве нашего Царя.

Эта попытка заменить Божье правление на правление человека типична для повествования этих книг. Люди надеются на земного правителя ... и этот правитель оставляет пути Божьи и ведет их ко греху.

Чтобы подчеркнуть суровую реальность того, что человеческий правитель никогда не может дать полную уверенность людям, эта закономерность проявляется в этих книгах Царств. Когда один лидер уклоняется в грех, Бог поднимает другого на его место, но он также, в свою очередь, скоро падает. В этом мы видим пересечение исторического и богословского. Цикл за циклом, лидеры - даже цари - никогда не правили идеально, как это было нужно людям. Эта закономерность начинается со священника по имени Илий и будет продолжаться вплоть до Давида. Суд Илия и его упадок записан в первых главах книги, а 3: 19-20 описывает подъем Самуила:

 “И возрос Самуил, и Господь был с ним; и не осталось ни одного из слов его неисполнившимся.

20 И узнал весь Израиль от Дана до Вирсавии, что Самуил удостоен быть пророком Господним.”

Но затем Самуил растит сыновей, которые оказались негодными. Поэтому царем становится Саул. Упадок и подъем. От Илия к Самуилу, от него к Саулу и затем к Давиду. Это вызывает вопрос: какой смысл в царствовании? Ответ не такой, какой ожидал народ Израиля. Народ Израиля думал, что земной царь даст им комфорт и безопасность, которых они искали, но этого не произошло. Цари продолжают разочаровывать. Даже Давид грешит.

Итак, чтобы еще раз подчеркнуть потребность Израиля в абсолютно праведном царе, Бог начинает взаимодействовать с народом на основании верности или неверности их царя. Царь выступает в роли представителя народа, особенно когда речь идет о благословениях и проклятиях, которые Бог обещал во Второзаконии[[1]](#footnote-1). Если царь верен, народ благословлен процветанием и миром. Если он грешит и предает веру в Бога, люди получают проклятие в виде голода и плена, в точности как Бог предсказал через Моисея. Например, послушайте 2 Царств 21: 1: «Был голод на земле во дни Давида три года, год за годом. И вопросил Давид Господа. И сказал Господь: это ради Саула и кровожадного дома его, за то, что он умертвил Гаваонитян». Одно непослушание одного царя сказывается на всем народе.

Но все эти события указывают на будущую надежду, на то время, когда народ Божий будет иметь во главе совершенного царя. Монархия Израиля уходила корнями в греховные желания и отсутствие веры. Но Бог использовал это, чтобы подчеркнуть полную неспособность человека сделать что-то полезное для себя. Это первая часть Евангелия! Эти цари указывают нам на Христа двумя способами. При этом они приносят и огромную пользу, особенно Давид, когда мы видим каким должен быть совершенный Царь. Почему Новый Завет ссылается на Давида больше, чем на любую другую личность Ветхого Завета? Почему Откровение 22:16 напоминает нам, что Иисус - это «корень и потомок Давида, звезда светлая и утренняя»? Потому что никто не предвосхищает совершенное царствование Иисуса, как Давид. 1и 2 Царств не просто указывают на раннюю монархию Израиля. Они указывают на конечного монарха, самого Христа.

**[ВОПРОСЫ]**

**II. ПОКОЙ**

Обратимся к нашей второй богословской теме: покой, на следующей странице ваших распечаток.

Хотя Израиль уже долгое время жил в земле Обетованной к этому времени, период судей вряд ли можно назвать спокойным. С установлением царствования Давида, Израиль наконец начинает наслаждаться этим обещанным покоем.

Во 2-м Царств 5 Давид, наконец, принимает свое законное правление над всем Израилем и назначает Иерусалим столицей. Затем в главе 6 ковчег Завета доставлен в Иерусалим. Ковчег Завета был сундуком, который хранился на Святилище скинии - передвижном месте поклонения, когда Израиль «блуждал» за пределами Обетованной земли. Это был престол Бога на земле. Итак, в шестой главе мы видим престол Бога и престол Давида, которые находятся в одном городе, Иерусалиме. Это имеет большое значение. После многих лет блужданий без земли и без места покоя Бог, наконец, дает Израилю ощущение постоянства и даже Его присутствие покоится с ними.

Именно в этом контексте повествование достигает своего пика, когда Бог заключает славный завет с Давидом в 2 Царств 7. Начнем с чтения стихов 1-3:

Когда царь жил в доме своем, и Господь успокоил его от всех окрестных врагов его,

2 тогда сказал царь пророку Нафану: вот, я живу в доме кедровом, а ковчег Божий находится под шатром. 3 И сказал Нафан царю: все, что у тебя на сердце, иди, делай; ибо Господь с тобою.

Обратите внимание в стихе 1, что Давид и народ «успокоились», и теперь Давид хочет построить «дом» для Яхве. То есть, он хочет построить постоянный храм для поклонения. Но Господь посылает своего пророка к Давиду, чтобы донести до него весть о том, что не время строить храм. Тем не менее Бог не гневается на Давида, а благословляет его. Посмотрите на стих 10:

“И Я устрою место для народа Моего, для Израиля, и укореню его, и будет он спокойно жить на месте своем, и не будет тревожиться больше, и люди нечестивые не станут более теснить его, как прежде.”

До этого момента Бог просто повторяет свои обещания Аврааму. Но затем он обещает нечто гораздо большее. Продолжим читать там, где мы остановились.

“И Господь возвещает тебе, что Он устроит тебе дом. 12 Когда же исполнятся дни твои, и ты почиешь с отцами твоими, то Я восставлю после тебя семя твое, которое произойдет из чресл твоих, и упрочу царство его. 13 Он построит дом имени Моему, и Я утвержу престол царства его на веки.”

Здесь Яхве играет со словом «дом». Еврейское слово может использоваться в двух значениях. Давид хотел построить Богу дом, то есть место, где можно жить. Но Бог говорит, что он устроит Давиду дом, в значении «династии». Род потомков, который мы прослеживали от Адама до Авраама, Исаака и Иакова, теперь он проходит через Давида и продлится в его сыновьях на престоле в Иерусалиме. Вы понимаете, почему это является захватывающим моментом в искупительной истории. Это не только взгляд на династию. Слово «семя» в стихе 12 стоит в единственном числе, и поэтому в стихе 13 говорится, что в этой династии есть один царь, чье царство будет вечным!

В стихе 13 также говорится, что этот обещанный царь построит дом имени Божьему. Как мы должны понимать, что здесь имеется в виду? Здесь самое время поговорить о том, что мы называем «близким и дальним исполнением» пророчества. Всякий раз, когда пророк делал предсказание о далеком будущем, часто происходило «близкое», неполное исполнение этого пророчества, а уже затем оно исполнялось во всей полноте в далеком будущем.

Итак, долгосрочное пророчество - один из потомков Давида будет править вечно. Его «дом» никогда не закончится. Но, в краткосрочной перспективе, ближайший сын Давида построит дом, то есть физический храм, который хотел построить Давид. Это «близкое» пророчество исполняется в жизни Соломона, первого сына Давида, который царствовал после него. Нет, его царство не длится вечно. Но это близкое исполнение указывает на великого сын Давидова - Иисуса. Евреям 3:6 помогает нам понять это: «Христос - как Сын в доме Его; дом же Его - мы, если только дерзновение и упование, которым хвалимся, твердо сохраним до конца».

Все это демонстрирует Божий план, чтобы дать совершенный покой своему народу. Установление престола Давида и Иерусалима как города Божьего, наконец, позволяет Израилю прекратить свое кочующее существование и начать оседлую жизнь. Обещание, что один из сыновей Давида построит храм для Господа, еще более подчеркивает это понятие покоя. Это дает ощущение постоянства, поскольку передвижная скиния заменяется славным, постоянным местом поклонения. Самое главное, завет Яхве с Давидом гарантирует, что его «дом» мира и правосудия будет установлен навсегда грядущим Мессией. Этот покой, покой, что исходит от Христа, является и нашей надеждой!

Подумайте о том, насколько чудесен наш покой в Иисусе. В Послании к Евреям 1: 3 мы читаем: «[Иисус] - Сей, будучи сияние славы и образ ипостаси Его и держа все словом силы Своей, совершив Собою очищение грехов наших, воссел одесную престола величия на высоте». Когда Иисус заканчивает свой труд и исполняет обещания Бога, он садится рядом с Отцом, наслаждаясь победой. Борьба с грехом, смертью и сатаной закончилась. Это царь, который царствует вечно. Это сын Давидов, чье правление никогда не закончится. И в нем есть истинный покой. Это покой того, кто выполнил свою миссию по спасению Божьего народа. Мы можем войти в этот покой отчасти уже сейчас по вере в Христа. В один прекрасный день, когда этот мир исчезнет, ​​и мы войдем в эту последнюю обетованную землю благодати!

**[Вопросы]

Заключение**

Руфь и 1 и 2 Царств – это волнующие этапы Ветхого Завета. Но, как и все остальное в Ветхом Завете, они вынуждают нас желать большего. Весь Израиль должно быть думал, когда же придет это вечное Царство? Каким будет этот вечный Царь? Это направляет дальнейшее повествование Ветхого Завета. Но, размышляя о том, что мы узнали сегодня, мы можем пребывать в уверенности, зная, что Бог заботится о своем народе. Он дал нам Царя, который будет искренне заботиться о том, чтобы мы смогли обрести окончательный покой в Боге.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

1. Второз. 27-28. [↑](#footnote-ref-1)