

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 9: Иисус Навин и Судьи**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

Доброе утро. Сегодня мы продолжаем рассматривать Ветхий Завет, на этот раз повествования Иисуса Навина и книгу Судей. Книги Моисея, первые пять книг, завершены и теперь мы выходим из «Торы», или «Пятикнижия», и вступаем в «Исторические книги».

 **[ПОМОЛИТЕСЬ]**
Прежде чем мы рассмотрим детально книги Иисуса Навина и Судей, давайте начнем с контекста. Книга Иисуса Навина, скорее всего, была написана самим Иисусом Навином в первые 15 лет 14-го века до нашей эры. В начале книги, как вы помните, народ Израиля находится за пределами земли Ханаан, к востоку от реки Иордан. Но к концу книги они уже овладеют этой землей (как вы можете видеть на карте). Мы можем обобщить книгу Иисуса Навина, сказав, что она о покорении. Израильтяне вступают в землю, захватывают ее, обладают землей и успокаиваются.

Книга Судей продолжается на том месте, где заканчивается книга Иисуса Навина. Израиль овладел землей, но теперь вопрос в том, смогут ли они сохранить ее. Как показывает вторая карта, народ Божий подвергается давлению со стороны окружающих народов. События, рассказанные в Судьях, охватывают период в течение примерно 350 лет, с того времени, как умер Иисус Навин до первого израильского царя. Мы не знаем, кто написал книгу Судей, но мы считаем, что она была написана вскоре после того, как были записаны последние события, где-то в середине и конце 11 века до нашей эры.

Начнем с краткого обзора основных тем в этих двух книгах.

• Как и предполагается, идея **земли** является доминирующей в обеих книгах: в Иисусе Навине разговор идет о том, чтобы завладеть ей, а в книге Судей – о том, как сохранить её.

• С этим очень тесно связана идея **покоя**. Покой - это цель для народа Божьего. Книга Иисуса Навина в этом смысле заканчивается положительно, так как враги Бога находятся в страхе, а народ Божий наслаждается общением с ним. Книга Судей, однако, описывает почти противоположную ситуацию: народ Божий быстро теряет свой покой.

• Эти две книги также говорят о **доверии**. В Иисусе Навине, народ Божий должен доверять Иисусу Навину, своему вождю, если они хотят взять эту землю и наслаждаться покоем там. Точно так же в Судьях становится ясно, что народу Божьему нужно доверять спасителю, если они хотят сохранить то, что им дано Богом.

Следовательно, наши темы можно выразить в следующих предложениях:

Для книга Иисуса Навина:
**ДОВЕРИЕ ВЕРНОМУ спасителю в том, что он ПРИВЕДЕТ народ Божий в землю Обетованную для обретения покоя**

А для книги Судей:
**НЕОБХОДИМОСТЬ В СОВЕРШЕННОМ спасителе, чтобы СОХРАНИТЬ эту землю и покой**

***Давайте остановимся здесь ненадолго. Какие здесь есть параллели между тем, с чем народ Израиля столкнулся в эти ранние годы в Обетованной земле, и тем, с чем мы сталкиваемся в нашей жизни, как христиане?***
Давайте начнем с обзора книги Иисуса Навина. Эта книга делится на четыре хронологических раздела или четыре периода доверия израильтян. По мере того, как мы будет проходить эти разделы, вы можете отслеживать в своей Библии названия глав.

В главах 1-5 мы обнаруживаем, что израильтянам необходимо доверие Богу, когда они **входят в Землю Обетованную**. Вначале Израильтяне (глава 1) доверились Богу на равнинах Моава, но они должны зависеть от Бога, когда они посылают соглядатаев (глава 2), а затем, когда пересекают Иордан (в стиле Исхода, как в главах 3 и 4).

Далее, в главах 6-13 мы узнаем, что это доверие им нужно и в битве, когда они начинают **ЗАВОЕВЫВАТЬ Землю Обетованную**. В главе 6 стены Иерихона обрушились от громкого трубного звука. После этого израильтяне отравились на юг через всю землю, завоевывая народ за народом. Затем, в главе 11, народ перемещается на север и побеждает все северные ханаанские племена. Глава 12 завершает этот раздел, обозревая завоеванную землю.

Затем наступает время **РАЗДЕЛА Земли Обетованной** в главах с 13 по 21. Земля, которую должны разделить между собой 12 колен, рассматривается в главах 13 и 14. Затем ее разделение описывается в главах с 15 по 21.

Наконец, по мере того, как книга Ииуса Наивна подходит к завершению в главах 22-24, мы видим необходимость для Израиля оставаться верным, когда они **ДОСТИГАЮТ обещанного покоя**. Поэтому в этих последних трех главах народ Божий размышляет о том, как им нужно наслаждаться этим покоем. То есть покоем от военных действий, скитаний и от их врагов.

 **[ВОПРОСЫ]**
Теперь давайте вернемся к теме книги Иисуса Навина - «доверие верному спасителю в том, что он приведет народ Божий в землю Обетованную для обретения покоя». Я хочу, чтобы мы сосредоточились на четырех идеях, которые вытекают из этого ключевого утверждения.

Первое, как вы увидите в распечатках, - это **доверие в качестве народа Божьего**. Откройте главу 1, стих 5 ...

«как Я был с Моисеем, так буду и с тобою: не отступлю от тебя и не оставлю тебя. 6 Будь тверд и мужествен; ибо ты народу сему передашь во владение землю, которую Я клялся отцам их дать им».

Итак, вот Божий народ на границе Обетованной земли, и к ним звучит призыв быть твердыми и мужественными. Может быть это самоуверенность? Нет: это уверенность в том, что тот же Бог, который был с Моисеем, будет и с его обетованным народом.

Идея упования на то, что они являются Божьим народом, еще раз подчеркивается, когда совершается обрезание в главе 5 в качестве особой отличительной черты, выделяющей их от других народов. Эта идея повторяется в главе 8, когда народ обновляет свой завет с Богом.

Но все это происходит не потому, что они заслужили это право. Фактически, оба этих события происходят до всяких сражений, где они одержали победу. Им напоминается об их статусе Божьего народа, и это придает им уверенность в том, что они смогут овладеть этой землей.

И, конечно, мы находимся в таком же положении, не так ли? Как христиане, мы являемся народом Божьим. Не потому, что мы заработали это звание, но только благодаря благодати. Мы можем быть уверены в том, что мы войдем в землю, которую он обещал нам: небеса.

Вторая тема, которую я хочу подчеркнуть в этом разделе - израильтяне проявляют свое доверие Богу, тем что они **доверяют верному спасителю от Бога.**

Вы заметили в первом стихе, который мы читали, насколько тесно успех народа связан с верностью и руководством Иисуса Навина? Народ принадлежит Богу, но Иисус Навин поведет их в эту землю. Он должен размышлять над Божьим Словом день и ночь, и тщательно исполнять все, о чем оно говорит (стих 8). Благодаря этому народ Божий может ему доверять. И они так и поступают! Посмотрите со мной на стихи 16-17 там же в главе 1:

«Они в ответ Иисусу сказали: все, что ни повелишь нам, сделаем, и куда ни пошлешь нас, пойдем;

17 как слушали мы Моисея, так будем слушать и тебя: только Господь, Бог твой, да будет с тобою, как Он был с Моисеем!»

Итак, благодаря тому, что Иисус Навин и израильтяне доверяют и повинуются, Иисус Навин может привести их в эту землю. Действительно, в отличие от Моисея и всего непослушания, которое происходило в пустыне, это новое поколение Божьего народа повинуется Иисусу Навину. Они доверяют ему как спасителю, который будет повиноваться Господу.

Для нас не должно составить труда провести параллели с Новым Заветом. Иисус Навин (как и Моисей) предвосхищает пришествие верного спасителя от Бога. Иисус Христос во всем был послушен Божьему закону. Он является тем, кто ведет нас к Новым Небесам и Новой Земле, если мы послушны ему.

Главная тема в книге Иисуса Навина и третья тема, вытекающая из нашего тематического утверждения - это необходимость **доверять Богу в отношении земли**. Это очень важная сфера, как вы можете себе представить. Очень важно уяснить для себя это понятие земли. Потому что Ханаан - это больше, чем просто физический клочок собственности. Это образ того, каким был Эдемский сад, и какими будут новые небеса и Новая Земля.

Чтобы увидеть параллель этого понятия земли, откройте со мной один увлекательный текст в главе 5: 13-15. Пока вы ищите этот отрывок, позвольте мне быстро описать вам контекст. Божий народ только что пересек Иордан, и впервые собирается войти в свое место, данное Богом.

Однако это непростая задача - вы помните, чем закончился Эдем в Книге Бытия 3 - ангелом с мечом, сторожащим вход туда. Итак, что видит Иисус Навин, когда он приближается к обещанному Богом месту? Стих 13:

13 Иисус, находясь близ Иерихона, взглянул, и видит, и вот стоит пред ним человек, и в руке его обнаженный меч. Иисус подошел к нему и сказал ему: наш ли ты, или из неприятелей наших?

14 Он сказал: нет; я вождь воинства Господня, теперь пришел [сюда]. Иисус пал лицем своим на землю, и поклонился и сказал ему: что господин мой скажет рабу своему?

15 Вождь воинства Господня сказал Иисусу: сними обувь твою с ног твоих, ибо место, на котором ты стоишь, свято. Иисус так и сделал.

Итак, земля Ханаанская свята - она напоминает нам, что здесь Бог, и из-за греха у людей нет права быть на ней. Вот почему в Ханаане их встретил меч ангела. Сейчас, как и было обещано в Исходе 23, мы видим ангела Господня. Но на этот раз ангел не препятствует входу в место Божье. Вместо этого он активно помогает Божьему народу овладеть землей.

Народ доверяет Богу в отношении этой земли. Бог посылает своего ангела впереди них. И не удивительно что они побеждают! Иисус Навин 21: 43-45 описывает этот пик истории искупления:

**43**Таким образом отдал Господь Израилю всю землю, которую дать клялся отцам их, и они получили ее в наследие и поселились на ней. 44 И дал им Господь покой со всех сторон, как клялся отцам их, и никто из всех врагов их не устоял против них; всех врагов их предал Господь в руки их. 45 Не осталось неисполнившимся ни одно слово из всех добрых слов, которые Господь говорил дому Израилеву; все сбылось.

Ни одно слово не осталось неисполненным. Народ овладевает Божьим местом с Его помощью. Так же, как мы сможем сказать это, когда предстанем перед ним на небесах.

Нас конечно не могут не взволновать эти полные крови и жестокости главы между приходом ангела в главе 5 и чудесным исполнением обетования в главе 21. Действительно, то о чём рассказывает книга Иисуса Навина бывает иногда чрезмерно мрачным.

Мы читаем 6:20 о Иерихоне: «И предали заклятию все, что в городе, и мужей и жен, и молодых и старых, и волов, и овец, и ослов, [все истребили] мечом».

И о северных городах Ханаана в 11:20 - «ибо от Господа было то, что они ожесточили сердце свое и войною встречали Израиля - для того, чтобы преданы были заклятию и чтобы не было им помилования, но чтобы истреблены были так, как повелел Господь Моисею».

Как нам расценивать такое насилие? И Бога, который кажется стоит за этим? Что здесь происходит?

Мы не сможем уделить этому слишком много времени, но позвольте мне немного прокомментировать эти события и я надеюсь, это поможет вам.

Во-первых, важно отметить, что Бог не потворствует священным войнам, а также не говорит христианам, что они должны участвовать в ближневосточных крестовых походах. Скорее, военные действия Иисуса Навина должны пониматься как уникальное событие, которое было заповедано Богом на этом этапе искупительной истории. Во времена Иисуса Навина физическая земля считалась святой. Именно поэтому она предназначалась для святого народа Божьего - народа, который должен быть праведным, - который должен быть справедливым, который должен быть любящим и добрым. Она не должна была принадлежать хананеям, которые, согласно Второзаконию 9 и Бытие 15, были людьми злыми, по отношению которых Бог долго был чрезвычайно терпелив.

Помимо этого, как мы говорили ранее, эта физическая земля теряет свое значение после пришествия Иисуса Христа. Сегодня народ Божий не является народом по этническим или гражданским соображениям. Он собрал людей со всех уголков земли с одним гражданством: небесным.

Итак, как мы должны относится к этим ужасным событиям? Второзаконие 9: 4 говорит нам, что хананеи были осуждены за их нечестие: за идолопоклонство, и жестокость, и приношение детей в жертву, среди всего прочего. Нас это должно очень отрезвлять. Потому что это означает, что эта одноразовая военная кампания по полному уничтожению в Иисусе Навине является предвестием чего-то другого: единовременного страшного суда, перед которым предстанут все, когда вернется Иисус.

Мы не должны думать, что мы лучше, чем хананеи. Нам нужно помнить, что завоевание Ханаана меркнет в сравнении с великим и ужасным днем ​​расплаты. Поэтому мы должны быть тем более благодарными за спасение в Иисусе – спасение от этого суда.

Итак, до того как мы закончим изучение книги Иисуса Навина, я хочу, чтобы мы рассмотрели еще один из ее аспектов - покой. **Доверие Богу в отношении покоя**.

Вернитесь назад к отрывку в Иисусе Навине 21:43-44 и позвольте мне прочитать его еще раз:

**43**Таким образом отдал Господь Израилю всю землю, которую дать клялся отцам их, и они получили ее в наследие и поселились на ней. 44 И дал им Господь покой со всех сторон, как клялся отцам их, и никто из всех врагов их не устоял против них; всех врагов их предал Господь в руки их.

Заметьте, как здесь подчеркивается идея «покоя». В стихе 43 говорится, что Бог отдал им землю. В стихе 44 говорится, что Он дал им покой. Здесь земля и покой - почти синонимы.

Но, конечно, этот покой был непрочным, не так ли? Он был гарантирован только в том случае, если народ соблюдал свою часть Завета, при этом они знали, что они не будут делать этого. Таким образом, Евреям 4 берет эту идею Обетованной Земли в смысле покоя и объясняет, что этот неустойчивый покой указывал на совершенный покой непоколебимого общения с Богом. Стих 8:

“Ибо если бы Иисус [Навин] доставил им покой, то не было бы сказано после того о другом дне.

9 Посему для народа Божия еще остается субботство. 10 Ибо, кто вошел в покой Его, тот и сам успокоился от дел своих, как и Бог от Своих.”

Когда вы читаете книгу Иисуса Навина, возьмите все, что касается стремления к покою и примените его к своей собственной жизни. Желайте вместе с этим народом покоя от ваших собственных дел, когда вы доверяете совершенному труду Иисуса Христа, который Он совершил ради нас. Как сказал Иисус в Евангелии от Матфея 11:28:

“Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас”.

**[ВОПРОСЫ]**

Итак, это была книга Иисуса Навина. Прейдем к книге Судей. Насколько неустойчивым был этот покой? Как мы увидим, он был довольно неустойчивым. Давайте сделаем краткий обзор всей книги, а затем займемся некоторыми конкретными темами.

Глава 1 начинается довольно мрачным описанием – первые слова говорят о смерти Иисуса Навина. Дальше в этой главе мы обнаруживаем, что Израиль потерпел неудачу в своей миссии по уничтожению определенных народов.

Результатом этого является то, что Израиль вновь впадает в бунт, за которым следуют страдания, вслед за этим он взывает к Богу, а затем Бог ставит спасителя - судью, который спасает их от их врагов. Затем вновь бунт.

Этот цикл повторяется 9 раз в 14 главах. Но важно отметить, что этот цикл каждый раз происходит по-разному – как по нисходящей спирали. Фактически победа каждого судьи становится все более иллюзорной по мере того, как события развиваются. Гофониил, глава 3, имеет полный успех ... но Аод, который пришел после него, был успешен только благодаря обману. В главе 4 Девора одерживает победу, но некоторые из колен прокляты. Гидеон также побеждает, в главах 6-8, но в конце концов начинается гражданская война. Иаир, в главах 10-12, одерживает победу, но она омрачена трагедией с его дочерью, и снова все в конечном итоге переходит в гражданскую войну. Хотя Самсон, последний и самый известный судья из всех наносит большой урон врагам, он так и не смог победить Филистимлян в главах 13-16.

Поэтому к тому времени, когда мы доходим до главы 17, Израиль погрязает в своих грехах. Главы 17-18 раскрывают его религиозную испорченность, а главы 19-21 раскрывают их нравственную и социальную негодность. В заключении книги автор печально размышляет о тяжелом положении израильтян и их отчаянной потребности в идеальном спасителе и истинном покое на земле.

Но вернемся к нашим тематическим утверждениям для книги Судей - «**необходимость в совершенном спасителе, чтобы сохранить эту землю и покой**». Мы изложим три ключевые идеи и практические моменты.

Прежде всего, важно отметить, что во всей книге Судей от израильтян требуется отделение от прочих народов. Что я имею в виду? Посмотрите туда, где лежит корень проблем в Судьях. Глава 1: 27-29:

27 И Манассия не выгнал [жителей] Бефсана и зависящих от него городов, Фаанаха и зависящих от него городов, жителей Дора и зависящих от него городов, жителей Ивлеама и зависящих от него городов, жителей Мегиддона и зависящих от него городов; и остались Хананеи жить в земле сей.

28 Когда Израиль пришел в силу, тогда сделал он Хананеев данниками, но изгнать не изгнал их.

Вы видите, что суть проблемы для израильтян заключается в том, что они забыли, что они должны жить отдельно от других народов. Они должны быть святыми - быть отделенными от остального мира. Им было сказано удалить врагов Бога с этой земли и жить свято. Но как гласит глава 2:10, это новое поколение «не знало Господа и дел Его, какие Он делал Израилю». Они жили с хананеями, а затем жили как хананеи. Это один из основных моментов книги. С самого первого упоминания, в главе 1, стихи 1-7, мы видим, что они относятся к пленному царю, точно так же, как хананеи, вместо того, как Бог сказал им поступить с ним. В конце книги мы уже видим отвратительную историю об изнасиловании, увечьях и убийствах в конце книги. Израильтянне порой вели себя или обращались с другими намного хуже, чем это делали хананеи.

Эта огромная проблема, которую в комментариях часто называют «хананизацией», должна стать суровым предупреждением нам, как Божьему народу в современном мире. Независимо от того, насколько уверено мы себя чувствуем, будучи христианами, мы должны помнить, что отступничество может поджидать нас за каждым углом. Израильтяне наслаждались покоем, когда все шло не так. И произошло это очень быстро.

Помимо этого, нам нужно внимательно проследить за тем, что привело к их отпадению. Божий народ забыл, кем они были, в отличие от предыдущего поколения, которое всегда помнило об этом благодаря чтению Божьего слова, Пасхе и обрезанию. Они поступали точно также как окружающие их народы. Они смешались с ними, вступали с ними в брак и быстро впали в грех. Мы, как христиане, живем в этом мире, но мы должны быть внимательными к тому, как мы живем в нем, потому что мы не должны быть подобными этому миру.

Второй момент - **наказание Бога, которое ведет к покаянию** и о котором упоминается во всех девяти циклах книги Судей. Чтобы мы могли лучше понять эту идею, давайте проследим за одним циклом, цикл первого судьи, Гофониила, в главе 3.

Этот цикл начинается, глава 3:7, когда Израиль забывает Бога и служит другим богам. Как следствие, Бог справедливо гневается на них, стих 8, и это приводит к наказанию от Бога. В стихе 8 вы можете видеть, что это конкретное наказание выразилось в рабстве. Но в стихе 9 израильтяне взывают к Богу. И Бог предоставляет спасителя, стих 9, который идет на войну, стих 10, и, стих 11, восстанавливает мир. Но в стихе 12 цикл начинается снова.

Как я уже сказал, вы можете подметить подобную модель развития событий во всех последующих рассказах о судьях. Суть всегда заключается в том, чтобы подчеркнуть постоянное упрямство и грех Израиля, а также праведность и великую милость Яхве. К сожалению, народ Божий постоянно навлекает на себя суд Божий. Они испытывают постоянное угнетение со стороны врагов, посланных Богом, чтобы привести их к покаянию.

Нам нужно быть очень осторожными в том, как мы применяем это сейчас, по эту сторону Нового Завета. Но в каком-то смысле я думаю, что мы часто видим, что Божий Дух действует таким образом. Иногда, только видя последствия жизни без Бога - в том, как мир вокруг нас рушится - мы осознаем нашу нужду в Боге. Это вынуждает нас взывать к Нему в покаянии.

Однако, мы не должны пропустить самую ёмкую тему во всей книге Судей — это **необходимость в совершенном Спасителе, который ведет к истинному покою.**
Дело в том, что каждый цикл в Судьях напоминает нам о том, что народу Божьему нужен совершенный Спаситель. До этого у народа Божьего был Иисус Навин, но Иисус Навин умирает. После него приходят эти судьи, которые являются прообразами Христа. Но они не правят подолгу и не являются верными. Да, они ненадолго спасают их, но эти судьи не являются лучшим образцом морали для подражания. Необходима монархия - род совершенных царей-спасителей, которые ведут народ Божий к совершенному послушанию.

Интересно то, что в Судьях, прямо в центре книги, прямо в центре этой мрачной книги, народ Божий обретает царя. Нет, это не Саул или Давид, а Авимелех. Взгляните со мной в книгу Судей 9:6: «И собрались все жители Сихемские и весь дом Милло, и пошли и поставили царем Авимелеха у дуба, что близ Сихема».

Но он не был верным царём. Он делает то, что сам считает правильным: у него много жен, он безжалостно убивает своих братьев и ведет народ Божий к полной неверности.

Поэтому к тому времени, когда мы доходим до конца книги, неудивительно читать заключительную строку Судей 21:25: «В те дни не было царя у Израиля; каждый делал то, что ему казалось справедливым».

Это равносильно тому, если бы автор говорил, что «такого рода вещи, которые мы видели в Судьях, весь грех народа и вторжения чужих армий и потеря покоя – всего этого не случилось бы, если бы у нас был царь, который был бы верен Божьему завету!»

Это дает толчок дальнейшему повествованию в остальной части Ветхого Завета. Люди нуждаются в ком-то большем, чем пророк Моисей. Им нужен кто-то больше, чем священник Аарон. Им нужно больше, чем спаситель Иисус Навин, и определенно больше, чем судьи-спасители. Им нужен царь! Но какой царь? Когда мы дойдем до 1 и 2 книг Царств, мы увидим, что им нужен не такой царь, как Саул. Или даже Давид или его сын Соломон. Все эти личности приближаются к образу этого совершенного царя, но не могут ему соответствовать.

На кого указывают нам все эти руководители? Как вы можете догадаться, на Иисуса. Только Он может полностью избавить Свой народ от той боли, которую они испытывали. И, как мы видели ранее, в Евангелии от Матфея 11 только Он может дать настоящий «покой». Только Христос может решить проблемы, которые эти судьи могли лишь попытаться решить. Ибо только Христос всегда соблюдал все законы Бога. И только Христос - совершенный Царь над Своим народом. Но я забегаю вперед. На следующем занятии мы поговорим о Христе, как о нашем великом царе. Пока мы оставляем книгу Судей, которая взывает и молится, и надеется на царя.

**[ВОПРОСЫ]**

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

Удалено из рассказа о «покое» в Иисусе Навине:

Но что значит для Израиля иметь «покой» и что это означает в рамках Божьего плана на все века?

В книге Иисуса Навина мы видим несколько намеков на то, что это может означать. В главе 11:23 мы читаем, что «успокоилась земля от войны» и в главе 23: 1 мы слышим, что Господь «успокоил Израиля от всех врагов его со всех сторон». Таким образом, покой приобретается путем устранения врагов Божьих.

Но чтобы ответить на вопрос о том, кто такие враги Божьи и каков Божий покой на протяжении веков, нам нужно отправиться в другое место. Прежде всего, давайте вернемся назад. Бытие 3. Здесь, если вы помните, Адам и Ева восстали против Бога и получили справедливое наказание. Но послушайте, что Бог говорит змею:

“и вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту.”

Конечным врагом человечества является змей – то есть сатана - тот, кто искушает человека уничтожить Божью землю - тот, кто будет продолжать поражать потомство женщины.

Но этот отрывок из Бытия также обещает время, когда враг будет окончательно удален с земли - время, когда голова сатаны будет поражена ​​человеком.

В книге Иисуса Навина мы видим на короткое время образ этой земли, свободной от врага, и победы для народа Божьего. Взгляните на 10: 24-26:

Когда вывели царей сих к Иисусу, Иисус призвал всех Израильтян и сказал вождям воинов, ходившим с ним: подойдите, наступите НОГАМИ вашими на ВЫИ царей сих. Они подошли и наступили НОГАМИ своими на ВЫИ их. 25 Иисус сказал им: не бойтесь и не ужасайтесь, будьте тверды и мужественны; ибо так поступит Господь со всеми врагами вашими, с которыми будете воевать. 26 Потом поразил их Иисус и убил их и повесил их на пяти деревах; и висели они на деревах до вечера.