

**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 8: Второзаконие**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

 *Сегодня, когда мы завершаем обзор пяти книг Моисея, мы встретимся с одним из величайших переломных моментов в Библии, когда народ Израиля готовится войти в Землю Обетованную*. Пока они ожидают на равнинах Моава этого долгожданного дня, Моисей произносит три заключительных призыва к народу от имени Бога. Эти проповеди составляют основную часть нашего сегодняшнего изучения книги Второзаконие. Название происходит от греческого слова «второй закон», потому что большая часть книги - это повторная подача закона, который мы уже видели в Пятикнижии. Но эта книга имеет гораздо больший смысл, чем простое повторение закона. *Это библейское обобщение Божьего завета с Израилем. Итак, вы увидите обзор остальной части Ветхого Завета, где авторы продолжают обращаться к одной из книг больше, чем к любой другой в Пятикнижии. Они обращаются ко Второзаконию*. Это очень важно для понимания книги Иисуса Навина и Судей. Мы будем использовать ее для построения нашего изучения всех книг Царств. Думаю, что вы поняли суть. Эта книга занимает центральное место в остальной части Писания.

Она занимает центральное место в частности потому, что помогает нам понять роль закона и благодати в нашем спасении. Итак, начнем. Некоторые люди говорят, что в Ветхом Завете люди спасаются делами, а в Новом по благодати. Но мы знаем, что это неправда. В Послании к Римлянам 3 ясно сказано, что спасение всегда совершалось только по благодати. Итак, основываясь на ваших знаниях Ветхого Завета, какие отрывки или стихи говорят о нашей потребности в Божьей благодати?

**Контекст**

Давайте поговорим немного о контексте этой книги, а потом перейдем непосредственно к изучению. Мы остановились на прошлой неделе в конце книги Чисел, когда Израиль находился в Моаве, а напротив через реку Иордан была Земля Обетованная. Это было приблизительно в 1400 г. до н.э. Первое поколение, которое вышло из Египта, уже почило. Второе поколение было готово войти в Ханаан и овладеть им. И там, где заканчивается книга Чисел, начинается книга Второзаконие. Мы видим в первых стихах, что это будет книга проповедей Моисея.
 Но почему? Если они так близки к этой земле, о которой они мечтали уже 40 лет, почему нужно останавливаться здесь на границе ... и слушать проповеди? Почему? Потому что на карту поставлено гораздо больше, чем просто место для жизни. Израиль - это народ, основанный на обетованиях Бога, который сохранялся силой Бога. Они были искуплены из рабства, сформированы как народ, приведены в отношения завета с Яхве, получили благой закон и скинию, где обитала Божья слава. Обладание землей Ханаана является последним элементом в плане Бога, чтобы исполнились все Его обещания Аврааму. Им легко будет решить, что все, что им нужно, - это место для жизни. Поэтому, чтобы этого не произошло, *Бог использует Второзаконие для того, чтобы возобновить с народом завет – окончательный элемент в Его отношениях с ними. Второзаконие - это книга, к которой будущие поколения будут обращаться снова и снова, чтобы понять, кто они и что значит быть в завете с Яхве*.

**Структура**

Итак, это важный контекст. Давайте посмотрим, как этот завет формирует структуру этой книги.
 Вы помните, что мы обозначили «завет» как узы, скреплённые кровью, возникающие по Божьему изволению.[[1]](#footnote-1) Соглашение между двумя сторонами с обязующими условиями. На древнем Ближнем Востоке правители обычно использовали завет, чтобы гарантировать прочность своих альянсов. Как правило, условия завета были заложены в документе и ратифицированы на торжественной церемонии с клятвами, свидетелями и символической печатью или знаком.
 Если вы были на предыдущих занятиях по Ветхому завету, вы знаете, что эта модель завета является одним из основных способов, как Бог решил взаимодействовать со своим народом. Мы видели, как Бог заключил завет с Авраамом, чтобы его потомки стали великим народом, под правлением и господством Яхве в Ханаане. Затем, в Исходе, мы увидели какими обязательствами потомки Авраама были связаны в новом завете: десять заповедей и законы в Исходе 20-24. Этот завет, названный Моисеевым Заветом, был шагом вперед в Божьем искупительном плане - он превратил людей в народ, открыл святой характер Бога через закон и установил систему жертвоприношений, которая подготовила путь для искупительной жертвы Христа на кресте. [[2]](#footnote-2) Но он также формально возложил на народ Израиля обязательство быть святым, как Бог свят; иначе последует проклятие смерти.

Именно этот Моисеев Завет изложен и ратифицирован здесь во Второзаконии. Вы можете посмотреть на обратную страницу ваших распечаток, и там вы увидите, что вся книга Второзакония повторяет модель официального завета, который обычно использовался на древнем Ближнем Востоке. Мы начнём с исторического пролога в главах 1-4, где Моисей в своем первом выступлении напоминает о верности Бога своему народу в прошлом. *Затем, центральная часть книги – это вторая речь Моисея. В ней он детально излагает положения завета, которые люди должны исполнять. Во-первых, общие повеления в главах 5-11 об исключительности их отношений с Богом. Затем, конкретные повеления в главах 12-26 о том, как жить на этой земле в качестве народа Божьего*. В своей третьей речи Моисей объясняет благословения и проклятия, которые придут, если народ будет верен или неверен этому завету. Заключение книги дает нам возможность заглянуть в будущее Израиля в качестве народа Божьего, состоящего с Ним в завете. На этом занятии мы пройдем этот завет раздел за разделом.

[Вопросы]

**Исторический пролог -** **главы 1-4**

 Во-первых, исторический пролог Завета. Главы с 1 по 4 являются обзором отношений Израиля с Яхве того времени. Тема? Яхве явил себя и справедливым, и милосердным. Положение здесь такое же, как мы видели на прошлом занятии в книге Чисел. Недоверие людей к силе Бога (Второз 1:32), запрет Бога для первого поколения войти в землю (Второзак 1:35), блуждание народа по пустыне (Второз. 2:14) и Божья милостивая помощь (Второз 2: 7) и победа (Второз 2: 24-3: 11). Краткое изложение всего этого - 4:35: «Тебе дано видеть [это], чтобы ты знал, что [только] Господь есть Бог, [и] нет еще кроме Его». Моисей продолжает в стихе 40: « и храни постановления Его и заповеди Его, которые я заповедую тебе ныне, чтобы хорошо было тебе и сынам твоим после тебя, и чтобы ты много времени пробыл на той земле, которую Господь, Бог твой, дает тебе навсегда». Абсолютно верный Бог требует абсолютной верности себе.

 В том суть истории: Бог милостив. В этом состоит повеление: следуйте только за Богом. Как исполнение этого повеления должно претворяться в жизнь, когда они войдут в землю? Бог говорит им об этом, открыв положения завета в следующей речи Моисея.

**Общие положения: любовь и верность - главы 5-11**
 Они начинаются с общих законов в главе 5. Если вы откроете это место, то увидите повторение Десяти Заповедей. Но Бог дает понять, что его отношения с Израилем касаются не только соблюдения правил и положений. В основе этих заповедей лежит история *любви*. Посмотрите на 6: 4-6:

 “Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть; 5 и люби Господа, Бога твоего, всем сердцем твоим, и всею душею твоею и всеми силами твоими. 6 И да будут слова сии, которые Я заповедую тебе сегодня, в сердце твоем.”

Это знаменитое «Шема», что значит «слышать» на иврите. Самым важным для израильтян было слышать, что Яхве - единый Бог. Он единственный Бог, и правильный отклик на единого истинного Бога - это всепоглощающая любовь. Как выглядит проявление такой любви? Соблюдение заповедей Божьих, потому что его заповеди должны быть в наших сердцах, что являлось для евреев того времени совокупностью ума, воли, эмоций и мыслительной деятельности - все, что составляет «внутреннюю» личность человека.
 Такая исключительная любовь лежит в основе того, как Израиль должен был взаимодействовать с Богом Завета просто потому, что Бог первым возлюбил их. Послушайте эти удивительные слова из следующей главы, во Втор. 7: 7-8:

“Не потому, чтобы вы были многочисленнее всех народов, принял вас Господь и избрал вас, - ибо вы малочисленнее всех народов, - 8 но потому, что любит вас Господь, и для того, чтобы сохранить клятву, которою Он клялся отцам вашим, вывел вас Господь рукою крепкою и освободил тебя из дома рабства, из руки фараона, царя Египетского.”

 Здесь нам приоткрывается величественная завеса в тайну Божьей любви в избрании. Он выбрал этот народ просто потому, что любил их. Не благодаря каким-то их особенностям, он просто возлюбил их. Их отношения с Богом основаны исключительно на Божьей благодати.
 Мы можем применить это и к нашей жизни. Хотя мы находимся на другом этапе искупительной истории, любовь все равно должна быть в центре того, как мы взаимодействуем с Богом. Когда Иисуса спросили, какая наибольшая заповедь, он процитировал Второзаконие 6: 4. «возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душею твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя» (Луки 10:27). Но, подобно Израилю, мы должны признать, что мы можем любить Бога только потому, что он сначала избрал и полюбил нас. Мы любим Бога, сначала вкусив его милостивую любовь к нам в избрании.
 Когда мы рассматриваем этот раздел общих положений завета, мы видим, что важная часть любви к Богу состоит в соблюдении первой заповеди: не иметь других богов, кроме него. Вот почему Моисей убеждает людей полностью уничтожить всех истуканов в главе 7 (7: 5-6), никогда не забывать о верности Бога в главе 8 (8: 10-14) и помнить, что идолопоклонство смертельно опасно в главе 9 (9 : 27-29).
 Установив этот направляющий принцип послушания в любви, Моисей приступает к объяснению конкретных положений завета для жизни народа в Обетованной земле. Это главы 12-26.

**Конкретные положения: справедливость и святость - главы 12-26**

Моисей начинает в 12: 1, говоря: «Вот постановления и законы, которые вы должны стараться исполнять в земле, которую Господь, Бог отцов твоих, дает тебе во владение, во все дни, которые вы будете жить на той земле». Смысл этих 15 глав состоит в том, что, будучи Божьим народом в Божьей земле, они должны были поклоняться только Богу, отображать Божью святость и быть представителями Божьей справедливости. Но ... несмотря на эту понятную цель, этот раздел Второзакония может быть самым трудным для восприятия, когда мы размышляем над этой книгой. Почему? В основном после 12: 1 перечисляются повеление за повелением, которые к нам никак не относятся. Например, как уничтожить идолов (глава 12-13), о чистой и нечистой пище (глава 14), о десятинах, о владении животными и о национальных праздниках (глава 14: 22-16: 17). Как мы должны понимать все эти законы?
 Во-первых, полезно видеть, что существует базовая структура. Если вы посмотрите на обратную сторону ваших распечаток, вы увидите руководство к этому базовому формату: в широком смысле законы следуют порядку Десяти Заповедей.
 Структура может быть полезной для нас, но она не показывает нам все, что нам нужно знать о том, как применять эти законы сегодня. Чтобы понять это, нам нужно сделать шаг назад и пересмотреть главу *искупительной* истории, в которой находится Второзаконие.

Как мы уже говорили, в этот период в Библии происходит исполнение Богом своих обещаний Аврааму, тем что Израиль становится его особым народом. Чтобы создать почву для Христа, обетованному семени Евы, Бог милостиво отделяет Израиль от других народов. Это святой народ, от которого произойдет Мессия. Тот факт, что Израиль является народом Божьего завета, означает, что они обязаны подчиняться Его закону. Когда вы читаете эти законы, помните о контексте: они были переданы Израилю в определенный момент истории.
 Мы находимся на другом этапе истории искупления. Христос пришел. Но это не значит, что закон не имеет теперь значения. Как мы обсуждали пару недель назад, закон все еще указывает нам на безупречный характер Бога, он по-прежнему раскрывает нашу потребность в Спасителе, и он все еще наставляет христиан в том, как нужно жить. Иисус сказал в Матфея 5:17, что он не пришел, чтобы устранить закон. Вместо этого он пришел, чтобы исполнить его. В определенном смысле, он исполнил его, полностью повинуясь ему. Втор. 27:26 говорит: «*Проклят*, кто не исполнит слов закона сего и не будет поступать по ним». Поскольку Иисус был единственным, кто «поступал» по ним, он единственный, кто не находится под проклятием. Поэтому он смог умереть вместо нас, понесши на себе наше проклятие, чтобы мы могли освободиться от *проклятия* закона. (См. Рим. 6:14).
 Но это еще не все, что имел в виду Иисус, когда он сказал, что он «исполнил» закон. В Евангелии от Иоанна 5:39 Иисус утверждает, что Ветхий Завет «свидетельствует о мне». Это его портрет, так сказать. Мы видим это в том, как авторы Нового Завета используют Ветхий Завет. Они рассматривают Ветхий Завет как указатель на Христа.

Это что касается самого закона. Но мы все еще не знаем, как его применять, не так ли? Давайте перейдем к практике. Чтобы понять, как применять тот или иной раздел закона Ветхого Завета, нам нужно точно понять, каким образом он указывает на Христа. Какое воплощение он находит во Христе. Для этого давайте разделим закон на три категории.

• *Нравственные* законы в основном постоянны и могут быть применимы непосредственно к нам, поскольку они не ограничиваются национальным и этническим контекстом Израиля. Ярким примером будет Наибольшая заповедь («возлюбите Господа…» ...).
• *С другой стороны,* ***гражданские*** *законы, применяемые к политической ситуации израильского народа в области управления и правосудия,
• и* ***обрядовые*** *законы касались жертвоприношений израильского храма, религиозных приношений и национальных праздников. Они указывали на Христа так же, как тень указывает на реальную вещь. Как только Христос пришел, их предназначение было исполнено*. И поэтому они больше не применимы к христианам.

Итак, учитывая, что закон исполнен во Христе и что его можно условно разделить на эти категории, позвольте мне предложить три способа, как мы можем практически применить закон сегодня:

• Во-первых, нам нужно следовать наставлениям Нового Завета в отношении этих законов. Например, что насчет законов о чистой и нечистой пище, которые мы видим во Втор. 14? В Новом завете, Марк 7 и Деяния 10 учат, что христианам не нужно следовать этим правилам - они были частью обрядового закона. Но, напротив, нравственные законы, которые повторяются или даже расширены в Новом Завете, например, «не убивай», сегодня актуальны для христиан.
• Во-вторых, мы должны понять, что эти законы учат нас о характере Бога. Втор. 22:11 запрещает израильтянам смешивать шерсть и лён в составе одежды, чтобы напомнить им о Божьей святости и их отличии от других народов. Мы не должны следовать этому закону, но он раскрывает нам нечто важное о Боге.
• В-третьих, мы должны ценить совершенство Иисуса, потому что он исполнил все эти законы. Все до одного.

 Надеюсь, вы понимаете, что, хотя здесь необходимо правильное истолкование, эти законы очень полезны для нашей жизни. Мы должны быть похожи на псалмопевца, который заявил: «Повелениями Твоими я вразумлен; потому ненавижу всякий путь лжи» (Пс. 118: 104). Но самое главное, эти законы должны указывать нам на нашу нужду в Спасителе! Как сказал Лютер: «главная цель Закона в богословии – сделать людей хуже, а не лучше; то есть он показывает им их грех, чтобы благодаря признанию своего греха они могли быть унижены, напуганы и измучены, и, как следствие, они бы желали благодати и Благословенное Семя».

[Вопросы]

**Третья речь Моисея: Обновление Завета - гл. 27-30**

 Когда мы продвигаемся к последней проповеди Моисея, давайте снова поставим себя на место израильтян. Вы можете видеть Землю Обетованную вдали. Вы только что услышали стандарты Бога, и они чрезвычайно строги.
 В главах 27-30, мы узнаем, насколько высоки ставки. Если Израиль посвятит свое сердце Господу, завет обещает великие благословения. Втор. 28: 10-11: «и увидят все народы земли, что имя Господа нарицается на тебе, и убоятся тебя. И даст тебе Господь изобилие во всех благах, в плоде чрева твоего, и в плоде скота твоего, и в плоде полей твоих на земле, которую Господь клялся отцам твоим дать тебе». Фактически, в главе 28 есть 14 вдохновляющих стиха, в которых изложены благословения как следствие верности завету.
 Но если Израиль не будет хранить верность Господу, завет включает в себя ужасные проклятия ... В главах 27-28 мы видим 70 удручающих стихов о них. Какое самое великое проклятие? Изгнание из земли обетованной. Прислушайся к 28: 36-37: «Отведет Господь тебя и царя твоего, которого ты поставишь над собою, к народу, которого не знал ни ты, ни отцы твои, и там будешь служить иным богам, деревянным и каменным; 37 и будешь ужасом, притчею и посмешищем у всех народов, к которым отведет тебя Господь».
 Если мы - народ Израиля, слушаем Моисея, то наши сердца должны сейчас содрогаться! Эти проклятия ужасают! И благословения исполнятся только ... если мы совершенны??

 Похоже, что неудача неизбежна. Второзаконие не оставляет нам ложного впечатления, что люди смогут соблюдать требования этого завета. Фактически, в главах 29-30, Моисей прямо говорит людям, что они не справятся с этим. Причина в 29:4 заключается в том, что «до сего дня не дал вам Господь сердца, чтобы разуметь, очей, чтобы видеть, и ушей, чтобы слышать». Люди смогут соблюдать завет только если им будут даны новые сердца, и только Бог может это сделать.
 Именно в этот момент Второзаконие переходит к посланию надежды. Закон Бога и его проклятия действительно подавляют народ. Но сам Бог, когда эта книга подходит к концу, дает поразительные обещания благодати.
 Во-первых, он обещает восстановление для всех, кто раскаивается в нарушении Его завета. 30: 2-3: «и обратишься к Господу Богу твоему и послушаешь гласа Его, как я заповедую тебе сегодня, ты и сыны твои от всего сердца твоего и от всей души твоей, - 3 тогда Господь Бог твой возвратит пленных твоих и умилосердится над тобою, и опять соберет тебя от всех народов, между которыми рассеет тебя Господь Бог твой.» Для непослушного Израиля проклятия не должны быть концом истории - если только они покаются и доверятся Божьим обетованиям. Какое в этом удивительное послание надежды для всех нас, кто чувствует себя осуждённым тяжестью нашего греха!
 Во-вторых, сам Бог обещает дать новое сердце своему народу. В 10:16 Господь повелевает народу: «обрежьте крайнюю плоть сердца вашего и не будьте впредь жестоковыйны». Он не был заинтересован лишь во внешних проявлениях, проявляемых в обрезании плоти, но во внутренней трансформации - обрезании сердца. Поэтому слова Моисея в 30:6 приносят такое ободрение, когда он заявляет, что даже после того, как люди отправлены в изгнание за свое непослушание, «обрежет Господь Бог твой сердце твое и сердце потомства твоего, чтобы ты любил Господа Бога твоего от всего сердца твоего и от всей души твоей, дабы жить тебе». То, что заповедал Бог, и то, что народ не мог сделать сам по себе, сделает сам Бог. Он преобразит их сердца.

 Итак, книга Второзакония – это завет дел или завет благодати? Наверное, и то, и другое, не так ли? Моисеев завет там точно присутствует. Тем не менее заключается завет благодати Бога с Авраамом, который никоим образом не зависел от повиновения. Бог восстановит их. Бог обрежет их сердца. Итак, что это - дела или благодать? Следующие несколько книг в Ветхом Завете (и в конечном счёте Ветхого Завета в целом) показывают постоянную борьбу между ними. И мы, наконец, увидим в Иисусе Христе, что это включает и то и другое: завет дел, который он прекрасно исполнил от нашего имени, чтобы мы могли получить по благодати благословения этого завета дел.
 Итак, дело не в том, что закон был основным планом Бога, а Евангелие было запасным вариантом. Этот закон является частью совершенного Богом плана отделить свой народ от других народов и обнажить их нужду. Он прокладывает путь для божественного вмешательства, которое даст возможность для истинного послушания и новой близости с Богом через искупление, которое совершится во Христе. [[3]](#footnote-3)
 Когда мы читаем третью речь Моисея, мы должны обратить внимание на заботу Бога о сердце. Даже у нас, как христиан, в сердце может возникнуть соблазн обратиться к другим богам (29:18) нынешнего века. Как нам реагировать на это искушение? Мы узнаем, что для того, чтобы иметь чистое сердце, мы должны зависеть от Бога. Именно Дух Божий настолько радикально меняет нас, что мы хотим «избрать жизнь», что является последней призывом Моисея во Второз. 30:19. Итак, надейся на него через молитвы. Признай свою нужду. И избери жизнь.

**Заключение: будущее Израиля - главы 31-34**

 Когда мы переходим к заключению книги Второзакония, следует помнить, что это - книга переломных моментов. Народ подтверждает Божий завет, готовясь войти в Землю Обетованную. Также мы видим большие изменения в руководстве: в главе 31 Моисей передает свою власть Иисусу Навину и готовится к смерти. С другой стороны, книга Второзакония фактически действует как отличный переход к остальной части Ветхого Завета. Тора, книги Моисея, подошла к концу. Теперь мы ожидаем увидеть в следующих книгах истории и пророчеств, как именно эти благословения и проклятия - и обещания благодати - будут воплощаться. Но прежде, чем это произойдет, Бог предлагает заглянуть в будущее, чтобы у народа не было оправданий, когда они не будут доверять Ему.
 Бог делает это через песню Моисея в главе 32. На самом деле, когда вы изучаете Ветхий Завет, Втор. 32 является отличной главой, к которой можно обращаться регулярно: во многих отношениях она представляет из себя предварительный просмотр будущего на сотни лет вперед. В ней Моисей смотрит вперед в будущее Израиля и говорит: «А Заступника, родившего тебя, ты забыл, и не помнил Бога, создавшего тебя.» (32:18). Но неверность Израиля не будет последним словом. После изгнания «Он отмстит за кровь рабов Своих» и очистит свою землю и народ. (32:43).
 Обещание искупления! Здесь мы видим атмосферу ожидания в надежде и доверии Божьей благодати, когда Моисей благословляет колена в главе 33, и даже когда он делает свой последний вздох в 34-й главе. Бог все исправит. Бог искупит Свой народ. Этот завет не будет последним. Грядет новый завет. И эта надежда является движущей силой в остальной части Ветхого Завета.

 В последних стихах Второзакония есть еще одна вещь, которая должна укрепить нашу надежду на Бога, который заключает и хранит завет. Во-первых, вернитесь во Вт. 18:18. В этом стихе Бог обещает, что в будущем «Я воздвигну им Пророка из среды братьев их, такого как ты, и вложу слова Мои в уста Его, и Он будет говорить им все, что Я повелю Ему». Пророк, который говорит только слова Божьи! Пророк даже больше, чем Моисей! И, слава Богу, мы знаем этого пророка! Это Иисус Христос, Слово Божье, ставшее плотью (Ин 1:14), который сказал все, что Отец дал ему сказать (Иоанна 8:28) и подтвердил свое послание через чудеса (Ин 14:11). Подобно тому, как великий пророк Моисей был посредником завета во Второзаконии, великий пророк Иисус является посредником нового завета благодаря своей крови. Он понес на себе наше проклятие, а мы получаем вечное благословение, которое только он смог прибрести для нас.

[Вопросы]

Давайте помолимся.

1. Это определение принадлежит О. Палмеру Робертсону, «Христос заветов», с. 4. [↑](#footnote-ref-1)
2. См. Робертсон, Христос Заветов, с. 215. [↑](#footnote-ref-2)
3. Перефразированная цитата Дж. Г. Миллара, «Второзаконие», в новом словаре библейского богословия, с. 164. [↑](#footnote-ref-3)