

**Семинар**

**Ветхий завет**

**Занятие 6: Левит**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Доброе утро! Сегодня мы будем изучать книгу Левит. В ней очень мало историй. Периодически в ней дается много деталей о том, что, кажется, никак не связано с современной жизнью. Поэтому ей часто пренебрегают. Но без этой книги мы бы потеряли огромное количество знаний о Божьей святости, о нашем грехе и о крестовом подвиге Христа. Поэтому я рад возможности изучать эту книгу сегодня.

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

**Контекст**
 Начнем с контекста. Книга Левит начинается на том, на чём книга Исход завершилась. Фактически, все действие книги проходит менее, чем через месяц после того, как скиния была построена[[1]](#footnote-1). Это примерно около середины 15-го века до нашей эры. Мы все еще находимся у подножья горы Синай, куда Бог привел израильтян после их ухода из Египта и где Моисей получил 10 заповедей. Там же на горе Синай Моисей также получил указания по строительству скинии. После того, как израильтяне построили её, мы видели, что Божья слава наполнила её, и это стало физическим проявлением Его обитания со Своим народом. Так что же дальше? Вот с этого и начинается книга Левит.

 Название книги происходит от греческой Септуагинты - Leviticus, и означает «касающееся левитов». Но помимо описания того, что касается только левитов, ее цель состоит в том, чтобы систематизировать отношения между Богом и Израилем после того, как первоначальные условия Завета были даны на Синае. В свете Нового Завета книга Левит закладывает основу для христианского понимания необходимости святости, представительской и возвышенной роли первосвященника и некоторых других важных богословских концепций.

 В еще более широком контексте библейского богословия книга Левит – это еще один шаг вперед. Она похожа на остановку на пути к обетованной земле. Бог удерживает Свой народ на горе Синай достаточно долго, чтобы Моисей и Аарон получили эти слова о святости. Он хочет дать понять, что быть народом святого Бога – это не простое звание.

Тема
Наша тема на этой неделе проста:

*Бог свят, и поэтому Его народ тоже должен быть свят.*

Быть святым значит быть отделенным, быть отличающимся и быть полностью чистым. Бог свят именно таким образом. Он не похож ни на что и ни на кого. Он совершенен. В Нем нет какого-то порока. У него нет недостатков в этике, мудрости, справедливости или любой другой добродетели. Так как Бог свят, Его народ также должен быть святым. Почему? Потому что они, будучи Его народом, несут определенное послание о Нем в этом мире.

 ***Прежде чем приступить к самой книге Левит, нужно ответить на вопрос - почему так важно для Божьего народа быть святым?***

План, напечатанный в ваших распечатках, позволяет вам быстро увидеть, как Левит подчеркивает эти темы, и мы будем использовать этот план в нашем обзоре сегодня.

 Обратите внимание на то, что содержание книги соответствует по-настоящему евангельскому ходу мысли: во-первых, есть законы, которые сообщают израильтянам, как они могут приблизиться к Богу (часть I). Но когда они проявляют непослушание, им дается решение в виде заместительной жертвы (часть II). Затем, исходя из этого прощения и благодати, люди призваны жить свято (часть III). [[2]](#footnote-2)

 Я планирую рассмотреть этот план, чтобы показать, как книга Левит объединяет все эти составляющие. Мы начнем с приношений. Затем - священство. После этого - нормы святости, которые описаны как в 11-15, так и в 18-27. Мы закончим разделом посередине - 16-17, Днем Искупления.

**Главы 1-7: Приношения**

Главы с 1 по 7-ю объясняют, как рядовые израильтяне должны приносить жертвы Богу. Есть пять основных приношений: всесожжение, хлебное приношение, мирная жертва, жертва за грех и жертва повинности.

Мы начнем с всесожжения; оно предполагалось как искупление греха. Посмотрите на **главу 1, стихи 3-5**.

**3**“Если жертва его есть всесожжение из крупного скота, пусть принесет ее мужеского пола, без порока; пусть приведет ее к дверям скинии собрания, чтобы приобрести ему благоволение пред Господом; 4 и возложит руку свою на голову [жертвы] всесожжения - и приобретет он благоволение, во очищение грехов его; 5 и заколет тельца пред Господом; сыны же Аароновы, священники, принесут кровь и покропят кровью со всех сторон на жертвенник, который у входа скинии собрания»

 Возложение рук на голову является символическим актом передачи вины грешника на тельца. После этого телец был заклан за грехи этого человека. Поэтому, когда израильтянин осознавал свой грех, ему нужно было поступить именно так. Сколько тельцов, овец, козлов, птиц и т. д., по вашему мнению, должен был принести в жертву один израильтянин за всю его сознательную жизнь? Видите ли вы, как серьезно Господь относится к греху? У израильтян это понимание впечатывалось в сознание благодаря всем этим приношениям.

 Затем у нас есть **хлебное приношение** (2: 1), которое приносилось как выражение преданности и воспоминания. И также были **мирные жертвы** (3: 1), в которых подчеркивалось, что все, что принадлежало израильтянам, на самом деле было Господним (3: 16-17). Еще одним приношением была **жертва за грех** (4: 3), которая предназначалась для того, чтобы покрыть грехи, которые были непреднамеренными или совершались в неведении (4: 2). Даже если кто-то не знает, что какое-то действие является грехом, оно тем не менее таковым является. Божьи стандарты измеряются Его собственной святостью, а не нашим осознанием. Интересная мысль. Вы когда-нибудь думали, что если вы непреднамеренно согрешили, то это не грех? Видимо, намерения - это еще не все.
 Наконец, есть **жертва повинности** (5: 6), которая предназначена для того, чтобы и подчеркнуть зло греха и искупить его одновременно. Эта конкретная жертва должна была приноситься, когда человек становится ритуально нечистым или согрешает против своего соседа.

 Главы 6 и 7 разъясняют, как эти жертвы должны быть принесены. Каждая деталь изложена подробно: какая часть приношения должна быть принесена в жертву, как убивать животных, какую посуду можно и какую нельзя использовать, и т. д. Бог желает, чтобы его народ, как тогда, так и сейчас, ощутил явное бремя, которое возлагает на нас грех. Самое примечательное здесь – это бескомпромиссная точность нашего Святого Бога - все это как предзнаменование того, насколько совершенным агнцем был Христос, который был заклан за нас.

**[ВОПРОСЫ]**

**Главы 8-10: Установление Священства**
 Установив то, как *отдельные* люди должны приносить жертвы, Левит теперь обращается к тому, как весь народ должен поклоняться Господу. Глядя на главы 8-10, мы видим назначение Аарона первым первосвященником Израиля, и все его потомки «отделены» как священники (см. Исход 28:1). В этих главах содержится еще больше положений и указаний о том, как священники должны вести себя при исполнении своих обязанностей. Основной урок для нас состоит в том, что требуется много усилий, чтобы «покрыть» грехи Божьего народа бесконечным потоком жертвенной крови. И снова христиане вспоминают о том, как Христос совершенным образом исполнил свою роль «великого первосвященника». После того, как *его* жертва была принесена, великая завеса святого святых, отделявшая Бога от человека, была разорвана на две части. Теперь Божий народ может смело приблизиться к престолу благодати во имя Иисуса без какого-либо посредника в лице человеческого священника.

**9: 22-10: 3**
 Итак, давайте приступим к тексту. Откройте **главу 9**. Мы начнем со **стиха 22**. Бог только что дал все эти указания, о которых я упомянул, и Аарон последовал им.

И вошли Моисей и Аарон в скинию собрания, и вышли, и благословили народ. И явилась слава Господня всему народу: 24 и вышел огонь от Господа и сжег на жертвеннике всесожжение и тук; и видел весь народ, и воскликнул от радости, и пал на лице свое.

Это настоящий кульминационный момент всей книги. Было 9 длинных глав о том, что делать с закланными животными, маслом, жиром, почками, боками, печенью, кровью, огнем, чистыми вещами, нечистыми вещами, священнической одеждой и днями, когда все это нужно было делать. Во всем, что Бог повелел, есть точность. Затем, удивительным образом, Бог показывает, что он принял поклонение израильтян. Конечно, люди падали ниц.

 Но история на этом не заканчивается. Продолжим чтение. **Глава 10, стихи 1-3**.

**1**Надав и Авиуд, сыны Аароновы, взяли каждый свою кадильницу, и положили в них огня, и вложили в него курений, и принесли пред Господа огонь чуждый, которого Он не велел им;

2 и вышел огонь от Господа и сжег их, и умерли они пред лицем Господним. 3 И сказал Моисей Аарону: вот о чем говорил Господь, когда сказал: в приближающихся ко Мне освящусь и пред всем народом прославлюсь. Аарон молчал.

 Что имеет в виду Моисей, когда говорит про «чуждый» огонь? [ПОДОЖДИТЕ ПОКА КТО-НИБУДЬ ОТВЕТИТ] Другие переводы называют это «нечестивым» огнем. Это огонь и поклонение, которые Бог не повелевал приносить. Сыновья Аарона решили поклоняться Богу *по-своему*. Они *стремятся* поклоняться Богу. Они не поклоняются какому-то ложному Богу. Но они поклоняются Богу так, как велит им *их собственное сердце*, а не согласно тому, что повелел Бог. Их поклонение могло иметь благие намерения. Но благие намерения не имеют значения. Надав и Авиуд не считали Бога святым. Они не относились к нему как к тому, кто не похож на других. Они ослушались и могли привести весь Израиль в непослушание и, следовательно, были наказаны. Бог будет защищать Свое имя, отстаивая Свою святость.

[Кратко ответьте на вопросы]

**Главы 11-15, 18-27: Нормы святости - тогда и сейчас** Давайте перейдем к главам 11-15 и 18-27, которые иногда называют «Кодексом Святости». Мы рассмотрим эти два раздела вместе. Эти главы, которые вы возможно читали раньше, говорят о том, что израильтяне могут есть и что они не должны есть, или даже прикасаться. Там есть законы, касающиеся ритуальной чистоты при родах или когда у кого-то проказа. Есть указания о том, что делать, если у кого-то произошло телесное выделение. Есть даже инструкции о том, что делать, если эти телесные выделения коснулись конкретного куска керамики или дерева. В чем значимость подобных наставлений?

 Ответ в **главе 11, стихи 44 и 45**, является первым из часто повторяющихся утверждений в книге Левит. Откройте это место.

“освящайтесь и будьте святы, ибо Я свят; и не оскверняйте душ ваших каким-либо животным, ползающим по земле, 45 ибо Я - Господь, выведший вас из земли Египетской, чтобы быть вашим Богом. Итак будьте святы, потому что Я свят.”

Израильтяне должны быть святы, потому что Бог свят. Причиной всех этих указаний является то, что израильтяне должны быть святыми, отделёнными, непохожими - точным отражением Бога, представителями которого они являются.

Это учение проходит через **всю книгу Левит**, и нам лучше бы отнестись к нему всерьез. Посмотрите на **20:26**.

«Будьте предо Мною святы, ибо Я свят Господь, и Я отделил вас от народов, чтобы вы были Мои».

Вы видите очевидное отделение от других народов. **22: 31-32:**

«И соблюдайте заповеди Мои и исполняйте их. Я Господь.32 Не бесчестите святого имени Моего, чтоб Я был святим среди сынов Израилевых.»

Кто-нибудь знает, что значит «бесчестить» имя Бога? [ПОДОЖДИТЕ ПОКА КТО-НИБУДЬ ОТВЕТИТ] Это означает относиться к чему-либо как к обычному или рядовому, или обыденному, в то время как это в действительности является особенным и отличным от всего другого. Таким образом, «имя» Бога, то есть его образ и репутация, закреплено за Израилем. Поэтому они не могут быть людьми, которые воспринимают это отождествление с Богом легкомысленно или непочтительно.

Бог дает им эти повеления, чтобы в их повседневной жизни они помнили, что они святой народ, люди, отделенные для Господа. Бог записал это в традиции этого народа, что, куда бы они ни повернулись, они бы вспоминали о своем особенном статусе, и об их призвании быть святыми.

\*Должны ли мы **соблюдать эти законы**? Нужно ли нам обращать внимание на то, что мы едим и к чему прикасаемся и т. д., чтобы быть святыми или чтобы приблизиться к Богу? Мы поговорим об этом подробнее через несколько занятий, поэтому мы не станем полно отвечать на этот вопрос сегодня. Но, если говорить кратко - нет. Мы не являемся национальным государством Израиля при ветхом завете. Мы не призваны быть политико-географической нацией, отличной от других народов. Весь закон был исполнен во Христе. Эти конкретные законы были исполнены во Христе таким образом, чтобы они больше не руководили нашей жизнью. Тем не менее, мы также должны быть особым народом, отделенными Господом для Господа. Церковь призвана быть святой по той же причине, что и Израиль. Израиль носил имя Того, кто избавил их от Египетского рабства. И мы, так же как они, провозглашаем своей жизнью славу Того, кто избавил нас от рабства греха и смерти![[3]](#footnote-3)\*

1 Петра 1:14-16: **14**Как послушные дети, не сообразуйтесь с прежними похотями, бывшими в неведении вашем, 15 но, по примеру призвавшего вас Святаго, и сами будьте святы во всех поступках. 16 Ибо написано: будьте святы, потому что Я свят.

**[ВОПРОСЫ]**

**16: 1-34: День искупления**
Итак, это были нормы святости. Но вы заметили, что мы пропустили раздел, расположенный в середине - раздел «благодати» нашего плана, как я изложил его в начале занятия. На этом мы сейчас сосредоточимся. В главе 16 мы видим ежегодную церемонию для израильтян. Она называется Днем Искупления. Один день в году Бог дает возможность, чтобы все грехи были покрыты - искуплены, - и народ снова мог стать святым.

Мы уже видели, что священники ежедневно приносят жертвы за всевозможные грехи. Но как насчет примирения? Есть ли что-то, что позволит народу воссоединиться с Богом после того, как они согрешили? Нет. Вот для чего был установлен День Искупления. Примирение требует заместительной жертвы и молитвы от имени народа. Тогда первосвященник вернется к народу с радостным заявлением о том, что их грехи были искуплены и что теперь люди примирились с Богом! Давайте посмотрим на День Искупления.

Посмотрите на **стих 16:2**. “и сказал Господь Моисею: скажи Аарону, брату твоему, чтоб он не во всякое время входил во святилище за завесу пред крышку, что на ковчеге, дабы ему не умереть, ибо над крышкою Я буду являться в облаке.”

Святое Святых находилось в самой внутренней части скинии. Именно там обитала Божья слава. Почему Аарон может умереть, если войдет туда? [ДОЖДИТЕСЬ ОТВЕТ] Слава Господа сокрушит его из-за его греха. Поэтому первосвященник не может просто войти туда, когда захочет. Посмотрите на **стихи 3-6:**

**3**Вот с чем должен входить Аарон во святилище: с тельцом в жертву за грех и с овном во всесожжение; 4 священный льняной хитон должен надевать он, нижнее платье льняное да будет на теле его, и льняным поясом пусть опоясывается, и льняной кидар надевает: это священные одежды; и пусть омывает он тело свое водою и надевает их; 5 и от общества сынов Израилевых пусть возьмет двух козлов в жертву за грех и одного овна во всесожжение.

6 И принесет Аарон тельца в жертву за грех за себя и очистит себя и дом свой.

 Во-первых, Аарон должен искупить свои грехи. Это стих 11. Только с жертвой искупления он может войти в Святое Святых. И тем не менее он должен сделать это очень осторожно. Посмотрите на **стихи** **13-14**.

и положит курение на огонь пред лицем Господним, и облако курения покроет крышку, которая над [ковчегом] откровения, дабы ему не умереть; 14 и возьмет крови тельца и покропит перстом своим на крышку спереди и пред крышкою, семь раз покропит кровью с перста своего.

Курение предназначалось для того, чтобы покрыть славу Господню, чтобы она не поглотила его!

Теперь, когда его собственные грехи покрыты, он может быть представителем народа и ходатаем за людей. Сначала он приводит двух козлов к входу. Один козел - для жертвы за грех всего народа, а другой будет козлом отпущения. Затем, после того как Аарон искупил свои грехи, он может принести жертву искупления за весь народ. Это стих 15. Стихи 16-19 показывают, что кровь жертвы за грех — это очищение Святого Святых, скинии и жертвенника, оскверненных из-за грехов людей.

 Затем Аарон займется козлом отпущения. Посмотрите на **стихи 21-22:** “и возложит Аарон обе руки свои на голову живого козла, и исповедает над ним все беззакония сынов Израилевых и все преступления их и все грехи их, и возложит их на голову козла, и отошлет с нарочным человеком в пустыню: 22 и понесет козел на себе все беззакония их в землю непроходимую, и пустит он козла в пустыню.”

Это было мощной наглядной притчей. Все люди видели, что их грехи возложены на голову этого козла, и наблюдали, как их грехи были, образно, отосланы, и они их больше не видели!

 Этот ритуал должен был проводиться один раз в год. Каждый год. Как говорится в стихе 31, «это постановление вечное».

 Это был серьезный и торжественный день. В то же время это было радостным событием, потому что в этот день были прощены все грехи народа, и они примирялись с Богом. Он до сих пор является очень важным днем в еврейском календаре. Он называется Йом Кипур.

 Почему я решил рассмотреть все эти детали? Задумайтесь. Все это нужно было соблюдать. Вся эта кровь. Такой утомительный процесс из года в год. Замечательно, что грехи прощены, но в следующем году все это нужно будет делать снова. Повсюду кровь, и все приходят смотреть. Бог видимо очень серьезно относится ко греху! Все это подчеркивает святость Бога. Это подчеркивает греховность людей. Это подчеркивает Божью благодать. И все это подчеркивает, что, по сути, все это бесполезно. Откройте послание к Евреям, глава 10.

 **1** Закон, имея тень будущих благ, а не самый образ вещей, одними и теми же жертвами, каждый год постоянно приносимыми, никогда не может сделать совершенными приходящих [с ними].

2 Иначе перестали бы приносить [их], потому что приносящие жертву, быв очищены однажды, не имели бы уже никакого сознания грехов. 3 Но жертвами каждогодно напоминается о грехах.

 Автор послания Евреям продолжает, объясняя, что священники выполняли свои обязанности бесконечно, потому что проблема греха так и не решалась. Но Иисус - «Он же, принеся одну жертву за грехи, навсегда воссел одесную Бога, 13 ожидая затем, доколе враги Его будут положены в подножие ног Его. 14 Ибо Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых».

Его работа, как Он сказал на кресте, была СОВЕРШЕНА. Мы оправданы в Божьих глазах!

Итак, почему День Искупления является центральным элементом книги Левит? Потому что закон никогда не предназначался для того, чтобы его мог исполнить какой-то человек, кроме Иисуса. Он был установлен для того, чтобы показать нашу нужду в Спасителе. День Искупления был самым ясным выражением этой истины.

**[ВОПРОСЫ]**

**Заключение и применение**
 Призыв быть святым – это серьезный призыв, и нам нужно прислушаться к нему с большим вниманием. Мы слышим его как люди, которые осознают свой грех и нуждаются в искуплении. Мы смотрим на Иисуса, чтобы понять свое положение перед Господом. Мы никогда не достигнем совершенного стандарта Божьей святости по эту сторону рая, и поэтому нам нужен Господь Иисус Христос; нам нужно Евангелие. С помощью благодати, которую дает Бог, мы можем жить отделенной жизнью - жизнью веры и послушания.

 В заключении, давайте посмотрим на две сферы применения. Во-первых, ощутите тяжесть греха. Если в книге Левит о чем-то и говорится предельно ясно, так это о том, что наш грех имеет огромные последствия и может быть решен только с помощью пролития крови. Имейте в виду, как мы читаем об этом в Послании к Евреям, что даже все это вместе взятое никогда полностью не решало проблему греха. Все жертвы, все правила, все предупреждения, все запреты и все повеления, найденные в этой книге, преследуют одну цель – подтолкнуть нас к Богу, чтобы он дал нам возможность решить эту проблему. В чем состоит это решение? Это жертва Иисуса на кресте! В послании Евреям мы видим этот выход для нас:

Евреям 10:19-23 19Итак, братия, имея дерзновение входить во святилище посредством Крови Иисуса Христа, путем новым и живым, 20 который Он вновь открыл нам через завесу, то есть плоть Свою, 21 и [имея] великого Священника над домом Божиим,

22 да приступаем с искренним сердцем, с полною верою, кроплением очистив сердца от порочной совести, и омыв тело водою чистою, 23 будем держаться исповедания упования неуклонно, ибо верен Обещавший.

 Во-вторых, если вы христианин, с нетерпением ожидайте того дня, когда с грехом будет покончено, и мы будем свободны поклоняться Богу в совершенной святости всю вечность! «Откровение Иоанна» заканчивается волнующим рассказом о таком будущем:

1 И увидел я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и прежняя земля миновали, и моря уже нет. 2 И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего. 3 И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. 4 И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло.”

В этом наша большая надежда! Да, наш грех тяжел и дорого обходится, но это не навсегда, если мы знаем Христа! Это бремя преходящее, которое искупил наш великий первосвященник. Наступит день, когда все станет новым. Когда мы с вами будем восхвалять Бога лицом к лицу с нашим Творцом. Потому что Он устранил все препятствия, все помехи, все грехи! Живите в радостном ожидании этого дня и молитесь, чтобы Бог сохранил вас и поддерживал вас, чтобы мы могли снова быть вместе в вечности.

**[ВОПРОСЫ]**

**[ПОМОЛИТЕСЬ]**

1. Между первым месяцем года (Исход 40.1, 34-35, Лев 1.1) и вторым месяцем года (Чис. 1.1) после исхода из Египта [↑](#footnote-ref-1)
2. В качестве практической помощи я рекомендую вам отметить следующие ключевые отрывки для дальнейшего изучения:
• **Лев. 17.11**: «потому что душа тела в крови, и Я назначил ее вам для жертвенника, чтобы очищать души ваши, ибо кровь сия душу очищает».
• **Лев. 20.7-8**: «Освящайте себя и будьте святы, ибо Я Господь, Бог ваш, [свят]. 8 Соблюдайте постановления Мои и исполняйте их, ибо Я Господь, освящающий вас».
• **Лев. 16**: Йом Кипур - День Искупления - самый знаменательный день в еврейском календаре, потому что именно тогда первосвященник входил в святое святых в скинии, «чтобы сделать вас чистыми от всех грехов ваших, чтобы вы были чисты пред лицем Господним»(Лев.16.30) [↑](#footnote-ref-2)
3. \* Таким образом, призыв быть святым остается, он просто проявляется по-другому в свете того, что сделал Иисус, как Он сам говорит: «18 Он сказал им: неужели и вы так непонятливы? Неужели не разумеете, что ничто, извне входящее в человека, не может осквернить его?

19 Потому что не в сердце его входит, а в чрево, и выходит вон, [чем] очищается всякая пища. 20 Далее сказал: исходящее из человека оскверняет человека. 21 Ибо извнутрь, из сердца человеческого, исходят злые помыслы, прелюбодеяния, любодеяния, убийства, 22 кражи, лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистливое око, богохульство, гордость, безумство, - 23 все это зло извнутрь исходит и оскверняет человека.» (Марк 7.18-23)
Понимаете, цель не заключалась в том, чтобы установить какую-то норму закона, которую любой мог бы достичь лишь усилием воли, но в том, чтобы напомнить израильтянам о том, чем они отличаются. Когда обетованный Мессия пришел, принцип остался тем же, но проявление его отличается. У нас есть крещение и вечеря Господня, которые напоминают нам о нашей уникальности и особой обязанности быть нравственно целостными. Поэтому мы сосредотачиваемся на наших сердцах, и мы охраняем наши сердца, чтобы мы могли отличаться от других в таких областях, как нечестивые мысли, сексуальная безнравственность, воровство, убийство, прелюбодеяние, жадность, злоба, обман, разврат, зависть, клевета, высокомерие и безрассудство. [↑](#footnote-ref-3)