**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 3: Бытие 12-50**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**INTRODUCTION:**

"Есть ли что трудное для Господа?'" (Бытие 18:14). Это говорит Бог. Аврааму было приблизительно 100 лет; его жене Саре приблизительно 90. Бог только что сказал им, что у них будет ребенок, их первый общий ребенок, после десятилетий бесплодия и старения - в течение приблизительно года. И они смеялись над Ним.

Авраам смеялся вслух. Сара смеялась про себя. То, что Бог обещал им, было так нелепо, так невообразимо … этого просто не могло произойти. Их тела были уже такими увядшими. Скорее всего Бог пошутил, или, возможно, даже ошибся. Поэтому они смеялись. Бог остановил их. Он спросил: "Есть ли что трудное для Господа? В назначенный срок буду Я у тебя в следующем году, и у Сарры [будет] сын". (Бытие 18:14)

Год спустя, когда у Сары сын родился в ее преклонном возрасте, Бог хотел, чтобы они помнили о своем неверии. Он повелел им назвать ребенка “Исааком”, что означает: "Будет смеяться". Их насмешки недоверия были превращены в радостный смех.

Итак, вы находитесь на занятии по обзору Ветхого Завета, где мы будем проходить книгу Бытия, главы 12-50. На прошлом занятии мы рассмотрели первое главное событие в Бытии — создание и грехопадение Адама и Евы. На этом занятии мы посмотрим на второе главное событие, которое я только что описал — основание особого народа через Авраама.

Итак, о чем рассказывают эти 38 глав в книге Бытия? Они дают нам представление о жизни и семьях Авраама, его сына Исаака и его сына Иакова. (Эти трое также известны как патриархи). Понимание этого семейного рода имеет решающее значение для понимания Библии. Потому что через них Бог начинает раскрывать свой план искупления, который мы можем обобщить в нескольких фразах. Божий особый *народ* будет жить в особом *месте* Бога, в соответствии с особым *правлением* Бога. Народ, место и правление.

Мы можем обобщить эту часть Бытия следующим образом:

*Бог заключает милостивый завет с одним человеком и его потомками, что станет благословением для всего мира. В этом завете Бог обещает быть их Богом. Он также обещает в одностороннем порядке, что они будут Его особым народом, что они будут жить в том месте, которое Он избрал и что они будут наслаждаться уникальными отношениями с Ним под Его правлением.*

ПЛАН:

Вот что мы сегодня будем делать: после исторической справки, мы пройдемся по трем поколениям Бытия: Авраам, Исаак и Иаков. Чтобы помочь вам понять, как через них разворачивается Божий план искупления - Божий народ в Божьем месте под Божьим правлением. Мы начнем с краткого изложения этих глав, чтобы вы увидели контекст.

(1) Авраам: Описание жизни Аврама находится в главах 12-23. Они описывают Божье призвание Аврама из Месопотамии. Они показывают развитие обетований. Затем, в конце этого раздела, Бог, наконец, утверждает все, что он сказал ему, знаком завета - обрезанием - и новым именем: Авраам. Они также показывают неспокойную семейную историю Авраама, как в его собственном браке, так и с его племянником Лотом.

(2) Исаак: Следующий раздел Бытия, о взрослой жизни Исаака, содержится в главах 24-28. Известно, что у Исаака и его жена Ревекки было два сына-близнеца: Иаков и Исав. Как и семья Авраама, семья Исаака была поражена грехом и неверием, что является смиряющим напоминанием нам, их детям по вере, о непреходящей милости и непоколебимой любви Бога.

(3) Иаков: взрослая жизнь и семейная жизнь Иакова занимают почти всю вторую половину книги, подробно описывая его множественные браки и, как следствие, проблемную семейную жизнь. Но Моисей снова обращает наше внимание на одного из сыновей Патриарха: в этом случае на Иосифа. Это волнующая и поражающая воображение история надоедливого любимого сына, проданного своими братьями в рабство в Египет, а затем попавшего в тюрьму. Из тюрьмы Бог возводит Иосифа на высшую должность. Иосиф использует это положение, чтобы частично выполнить обещания Бога своему прадеду: быть благословением для народов. Он спасает народы и свою семью от страшного голода.

Когда вы читаете эту книгу, вы видите неординарность и неожиданность Божьего замысла. Старухи будут рожать сыновей, младшие братья будут править старшими, высокомерные люди обратятся к смирению, рабы станут правителями, а бездомные получат дом. Божественная сюжетная линия обетования и его исполнения не является обычной человеческой историей. В каждом периоде времени есть что-то неожиданное и невозможное. Планы человека постоянно пресекаются, а суверенитет Бога остается на высоте.

Бог устроил свой план спасения таким образом, чтобы поддержать наше доверие к нему. Если он мог совершать такие перевороты, как в этой книге, он может осуществить такие изменения и в нашей жизни, и в наше время, ради своей славы.

**Резюме Бытие 1-11 (проблема)**

Однако прежде, чем мы перейдем к обзору Бытия 12-50, давайте напомним себе Бытие 1-11. Бог создал все, что существует, включая Адама и Еву. Он дал им особое место для жизни, он повелел им быть плодотворными и размножаться, чтобы стать народом, и он подчинил их своему благосклонному и совершенному правлению.

Затем они согрешили.

Но Бог, осудив Адама и Еву, также дает первый проблеск надежды в обещании спасения. В проклятии Евы, матери всего человечества, Бог также говорит:

«и вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим[[a](http://www.biblegateway.com/passage/?search=genesis%203&version=NIV#fen-NIV-71a)]  и между семенем ее; оно будет поражать[б]  тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту.» (3:15)

Помните, что эта «вражда» на самом деле является хорошей новостью. Это означает, что семя женщины будет воевать с семенем змея, и что в один прекрасный день семя женщины победит. Тот, кто был обещан, восстановит народ Божий, на Божьем месте, под Божьим правлением. Итак, в этой второй части книги Бытия мы видим, что этот план начинает разворачиваться.

В качестве исторической справки, Моисей является автором этой части книги. Начиная с главы 12, мы можем начать сопоставлять некоторые даты с этими событиями. Сегодня мы начнем с Авраама, история которого происходит около 2000 лет до нашей эры (плюс-минус лет 100). Мы рассмотрим также жизнь Иосифа, смерть которого мы можем обозначить где-то около 1800 года до нашей эры.

**1. БОГ И АВРААМ:**

Исходя из этого, перейдем к нашему тексту. Мы начнем с истории Авраама. Откройте **главу 12**, и давайте прочитаем **стихи 1-3**.

1 И сказал Господь Авраму: пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего, в землю, которую Я укажу тебе; 2 и Я произведу от тебя великий народ, и благословлю тебя, и возвеличу имя твое, и будешь ты в благословение; 3 Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные.

В этих обетованиях мы видим намерение Бога о Его Царстве: Его народ на Его месте под Его правлением. Мы рассмотрим каждый из этих компонентов царства.

Начнем с Божьего *места*, земли, которую Бог обещает Аврааму.

 В стихе 1 Бог обещает Аврааму землю. Эта земля очень важна, потому что вы помните, что Адам и Ева были изгнаны из идеального Эдемского сада из-за своего греха. Земля, обещанная Аврааму, Ханаан, была реальным историческим местом. Но она также является образом грядущей реальности - нового творения в конце времен. Бог изменяет следствия грехопадения и восстанавливает для Себя народ, который будет жить в определенном месте под Его правлением, подобно Адаму и Еве. Это не полное возвращение в Рай, но это предвестник. [[1]](#footnote-1)

Авраам и его непосредственные потомки понимали это. В Послании к **Евреям 11** мы читаем «Верою Авраам повиновался призванию идти в страну, которую имел получить в наследие, и пошел, не зная, куда идет. 9 Верою обитал он на земле обетованной, как на чужой, и жил в шатрах с Исааком и Иаковом, сонаследниками того же обетования; 10 ибо он ожидал города, имеющего основание, которого художник и строитель Бог».

 Это объясняет истинную природу обетованной земли - это небесный город, построенный Богом, а не человеком. Но путешествие Авраама также является вдохновением для нас. В книге Бытия написано, что Авраам бродил всю оставшуюся часть своих дней. Фактически, единственным земельным участком Авраама, который официально принадлежал ему при его жизни, был могильный участок, где он похоронил свою жену. Точно так же, как Авраам, если мы разделяем его веру, мы призваны из нашего естественного дома в этом мире в небесную Божью страну. Мы - паломники, которые ждут исполнения Божьего обетования. Если мы придерживаемся этой веры, как это делал Авраам, мы разделим с ним те же благословения.

В этом состоит обетование *земли*.

 *Во-вторых*, обратите внимание, **стих 2** говорит, что Бог произведет от Авраама великий **народ**. В понимании того, как развивается Царство Божье, этот народ - народ Божий. От Авраама произойдёт этот благочестивый род, который начался с Евы, от которого в конце концов родится Спаситель мира. Это ясно из следующего стиха, **стиха 3.**

3 Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные.

Хотя Авраам и его потомки составляют одну семью, один народ, благословение принадлежит всем народам. Благодаря особым отношениям Бога с потомками Авраама любой человек может покаяться в своих грехах и уповать на Господа Иисуса Христа на прощение, вечную жизнь и отношения с Богом.

Все это хорошо. Но как это произойдет? Перейдите к главе 15.

Бог обещал Авраму, что произведет о него великий народ. Стих 2:

**«2**Аврам сказал: Владыка Господи! что Ты дашь мне? я остаюсь бездетным; распорядитель в доме моем этот Елиезер из Дамаска. 3 И сказал Аврам: вот, Ты не дал мне потомства, и вот, домочадец мой наследник мой.”

Аврааму исполнилось 75 лет, когда были произнесены обещания главы 12, и всю его жизнь его жена, Сара, была бесплодной. Он начинает сомневаться в том, что у него будет сын, не говоря уже о целом народе из сыновей. Итак, Бог подтверждает свое обещание Аврааму.

Продолжим в главе 15, стих 6:

6 Аврам поверил Господу, и Он вменил ему это в праведность.

Авраам найден праведным в очах Бога благодаря его вере. Это хорошая новость для Авраама, учитывая, что мы видели насколько грешно все человечество. Авраам - грешник, как и все остальные, но он считается праведным из-за своей веры в Бога. Павел часто подчеркивает это учение в Новом Завете. В Послании к Римлянам 4 и в Послании к Галатам 3 Павел использует этот самый стих, чтобы доказать, что единственный способ, как человек может быть праведным в глазах Бога - это только благодаря вере. В Библии ясно говорится, что никто не может благодаря своему хорошему поведению или добрым делам, или посещению церкви, или крещению, или чему-либо в самом себе, заслужить эту праведность. Но мы можем получить её по вере.

Итак, мы увидели кое-что относительно Божьего обетования относительно народа, как и в препятствии, которое Бог положил на этом пути (бесплодность Сары) - мы увидели важную характеристику этого народа. Вера.

В-третьих, давайте обратимся к рассмотрению Божьего правления в Его царстве. Этот аспект Божьего плана не так очевиден в истории Авраама. Но это и понятно, потому что это та сфера, где люди не оправдали ожидания в Эдемском саду. Поэтому не имеет смысла утверждать то же самое правление снова. Вместо этого Божье правление должно принять новую форму. Это именно то, что мы видим. Взгляните на главу 15, где Бог заключает завет с Авраамом. Завет в этом контексте является торжественной связью и соглашением между двумя сторонами, с условиями, которые могут быть разорваны только смертной казнью.

В 8-м стихе Авраам спрашивает - и я могу, конечно, понять его: «по чему мне узнать, что я буду владеть ею?» В конце концов, Божьи обещания Адаму и Еве зависели от их послушания, и поэтому они потерпели крах. А как насчет этих обещаний? Затем Бог быстро отвечает в стихе 13: «знай...» Ритуал жертвоприношений животных, который мы находим в остальной части этой главы, утроен так, что Авраам может «знать», что Бог выполнит свои обещания[[2]](#footnote-2). Потому что, когда наступает время для Бога и Авраама заверить вместе этот завет, Бог наводит сон на Авраама, и делает это сам. Другими словами - это завет, который Бог выполнит *независимо* от послушания Авраама. Это завет благодати.

Мы вернемся к завету еще много раз в нашем обзоре Ветхого завета. Пока мы видим, что Бог находится в завете с Авраамом; завете, который благословит все народы мира, как мы читаем в Бытие 12. Но, в отличие от правления Бога, которое мы видели в Бытие 2, где завет зависел от того, исполнят ли свою часть завета Адам и Ева, этот завет односторонний: он зависит только от Бога. В главе 26 мы читаем о том, как обещания завета передаются сыну Авраама Исааку, а затем снова передаются его сыну, Иакову, в 35 главе. Во всем этом мы видим людей, место и, хотя и менее отчетливо, правление.

Итак, почему мы так медленно продвигаемся? Почему Моисей внезапно решил сосредоточиться на этом? В конце концов, главы 1-11 книги Бытия огромны по масштабам и глобальны в размахе. И вдруг мы сосредотачиваемся на отношениях Бога с одним человеком: Авраамом. Почему? Потому что в этих обещаниях мы видим план Божьего плана искупления, когда он берет обломки народа в Эдеме –Божий народ на Божьем месте под Божьим правлением, - и начинает собирать их вместе. Это подводит нас к Исааку, потому что эти обетования, данные Аврааму, не исполняются в жизни Авраама, но передаются его сыну. Поэтому этот семейный род становится обетованным родом - так же, как мы видели в Бытие 3:15

-------------------------------------------------- -------------------------------------------------- -----

**2. БОГ И ИСААК:**

У Авраама, наконец, рождается сын. И, естественно, читатель задается вопросом, он ли то самое долгожданное Семя? Позже мы узнаем, что ответ отрицательный. Исаак совершает много тех же ошибок, которые совершил его отец, и он умирает, так и не увидев исполнения обещаний. Но он не умирает без наследника, через которого обетование может продолжаться. Является ли его сын Исав тем, кто получит благословение и продвинет Царство Божье дальше? Он ведь первенец. Удивительно, но ответ отрицательный. Его младший брат, Иаков, является наследником завета! Бог решил, что Его план искупления будет продолжаться через Иакова.

 Идея о том, что Бог выбирает, кто будет выполнять его волю и принадлежать Ему, является одной из самых сложных доктрин в Библии. Это доктрина **избрания**. Это учение о том, что некоторым людям будет дана благодать; и эти «некоторые» избраны Богом исключительно на основании благодати, а не на основании того, что они сделали.

Почему Бог выбирает одного сына, и не выбирает другого? Был ли Иаков более праведным, чем его брат-близнец Исав? Нет. Просто прочитайте следующие главы. Иаков - хитрый, лживый оппортунист. Если вы думаете, что Иаков был избран, потому что он был более праведным, чем Исав, или более верным Богу, тогда остальная история Иакова становится очень непонятной. Позвольте мне поделиться с вами объяснением, которое мы видим в Послании к Римлянам 9:

но [так было] и с Ревеккою, когда она зачала в одно время [двух сыновей] от Исаака, отца нашего. 11 Ибо, когда они еще не родились и не сделали ничего доброго или худого (дабы изволение Божие в избрании происходило 12 не от дел, но от Призывающего), сказано было ей: больший будет в порабощении у меньшего. – Римлянам 9:10б-12

Вы слышали это? Бог выбрал Иакова, прежде чем один из близнецов сделал что-нибудь хорошее или плохое. Причина, по которой Он избрал Иакова, была в том, чтобы «изволение Божие в избрании происходило». И в чем же это изволение? Чтобы вход в состав особой семьи Бога происходил «не от дел, но от Призывающего».

Итак, вы видите, насколько важны темы и понятия, которые Бог открывает в этой семье? Мы узнали еще кое-что о Божьем народе здесь: они становятся частью Божьего народа, будучи призваны Богом в веру. Не будучи физическими потомками Авраама.

У нас нет прав перед Богом. Мы все мятежники. Если мы получаем от Бога что-то хорошее, то это по чистой, стопроцентной **благодати**! И эта благодать к Божьей славе. Божья благодать предназначена для того, чтобы смирить нас, так как нам нечем похвалиться перед Богом; и она предназначена воздать славу Богу за то, насколько благ он был к нам, тем, кто знает Его через Его Сына и стал частью Его милостивого царства. [[3]](#footnote-3)

Итак, через семью Исаака мы узнаем немного больше о Божьем плане искупления. А теперь давайте сосредоточимся на его сыне, Иакове, чтобы посмотреть, что мы можем узнать, по мере того как история о семени женщины продолжается.

**3. БОГ И ИАКОВ**

От Иакова произойдёт великий народ, обещанный Богом Аврааму. У Авраама был только один законнорожденный сын. У Исаака их было двое, но только одному принадлежало обетование. Теперь у Иакова двенадцать сыновей, и история набирает обороты. По крайней мере, с количественной точки зрения, когда семья Иакова (помните, Бог переименовал Иакова в Израиля), начинает возрастать в великую нацию, обещанную Богом. В частности, мы фокусируемся на Иосифе, одном из сыновей Иакова.

Давайте кратко пробежимся по **истории Иосифа**. Обратимся к Бытию 37: 9-11. Иосифу снится сон, что его мать и отец и все его братья поклонились ему.

Этот сон является пророчеством о будущей роли Иосифа как спасителя. Но его братья не очень довольны своим младшим братом. В стихе 11 говорится, что они досадовали; к концу главы они продают Иосифа в египетское рабство. Там он смог подняться до высокого поста, но когда его предает жена его хозяина, его бросают в тюрьму. После многих лет тюрьмы он наконец освобожден. На этот раз, благодаря удивительной работе Бога, он становится премьер-министром Египта! Фараон возлагает на него ответственность за поставки продовольствия для страны. Когда наступает голод, именно мудрость и дальновидность Иосифа, которые он получает от Бога, спасают египтян. Он спасает многие другие народы вокруг них, включая его семью в Ханаане.

В этой истории есть много того, что мы могли бы рассмотреть, но давайте посмотрим только на одно. Посмотрим на ответ Иосифа, когда он снова встречает своих братьев после всех его злоключений, тех самых братьев, которые продали его. Перейдите к главе **45** и посмотрите на **стихи 4-5.**

«Он сказал: я - Иосиф, брат ваш, которого вы продали в Египет; 5 но теперь не печальтесь и не жалейте о том, что вы продали меня сюда, потому что Бог послал меня перед вами для сохранения вашей жизни.»

Или, как он говорит позже, в главе 50 (стих 20): «вот, вы умышляли против меня зло; но Бог обратил это в добро, чтобы сделать то, что теперь есть: сохранить жизнь великому числу людей»

Разве это не интересно? Иосиф говорит, что они продали его в рабство. Им никуда не деться от ответственности за свои действия. Но он тут же говорит, что Бог послал его перед ними. Для чего? Чтобы сохранить жизнь от голода.

Какой поразительный поворот событий! Какая демонстрация Божьей благодати. На нас лежит реальная ответственность за то, что мы делаем, будь то добро или зло. Но, в конечном счете, Бог все контролирует. У него в руках полный контроль. Более того, он использует этот полный контроль как для поддержания справедливости, так и для демонстрации милости, как это делает здесь Иосиф. Помните, что с богословской точки зрения здесь речь идет о чем-то гораздо более великом, чем просто народ Египта. Бог обещал Аврааму, что он использует семя Авраама, чтобы благословить мир - продолжение его обещания Спасителя Адаму и Еве. Голод для Иакова и его семьи угрожал исчезновением рода, через который Бог обещал спасти мир. Таким образом, невероятная история Иосифа, спасшего эту семью, демонстрирует то, что может сделать Бог, чтобы сдержать свое обещание. Бог все это обратил во благо.

Кончено, иногда очень трудно понять, как Бог все контролирует, когда происходит так много трагических, катастрофических событий. Мы не утверждаем, что понимаем все, что делает Бог. Но мы можем быть уверены, что Вселенная не вырвется из-под контроля своего Творца. Он делает всегда что-то хорошее в любой ситуации, как бы нам не было трудно увидеть это. Даже Иосиф, я уверен, время от времени задавался вопросом сидя в тюремной камере, что Бог делает. Но, тем не менее, Иосиф смог увидеть, что делает Бог: готовит его к спасению многих жизней. И все же, каким бы это ни казалось хорошим объяснением, Иосиф не мог постичь в своей жизни истинное благо, которое было совершено.

Мы видим картину этого более великого блага, когда мы заканчиваем книгу Бытия. Оказывается, Иосиф - это не то обетованное семя, которое должно прийти в мир. Это свершится через Иуду, его брата.

Перейдите к **главе 49** и посмотрите на **стих 8**. Это пророчество об Иуде, одном из сыновей Иакова

 “Иуда! тебя восхвалят братья твои. Рука твоя на хребте врагов твоих; поклонятся тебе сыны отца твоего.»

Напоминает это вам язык Бытия 3:15 – Рука твоя на хребте врагов твоих? Посмотрите на **стих 10**.

Не отойдет скипетр от Иуды и законодатель от чресл его, доколе не приидет Примиритель, и Ему покорность народов.

То, что мы видим здесь, - это пророчество о том, что через Иуду придет правитель, царь для народа. Этот царь будет тем, кто победит сатану, сокрушит его главу. Это Иисус, конечно. Слова этого пророчества надо признать, немного расплывчаты, но эта концепция станет более понятной, по мере изучения Ветхого Завета.

Итак, это было удивительным путешествием по трем поколениям, чтобы увидеть, как начинает разворачиваться Божий план искупления. Божий народ – это народ, призванный Богом через веру. В Божье место. Под Божьим правлением - правлением обетованного Спасителя мира. Божий народ, род обетования, прошел много испытаний в этих главах. И все же Бог спас их. Народ Божий остается неизменным. Но какой ценой! Посмотрите на последний стих книги: «И умер Иосиф ста десяти лет. И набальзамировали его и положили в ковчег в Египте».

Находится ли Божий народ все еще на Божьем месте? Скорее всего, нет. «положили в ковчег в Египте». Вот почему сам Бог должен был явиться Иакову в главе 46, чтобы убедить его отправиться в Египет по приглашению Иосифа, потому что Иаков понял богословские последствия ухода из места Божьего.

Итак, мы заканчиваем Бытие и видим, как создается народ Божий. Они все еще находятся под Божьим правлением. Но они находятся вне Божьего места. Нам придется подождать до следующего занятия, чтобы увидеть, что предпринимает Бог, чтобы вернуть свой народ в их земной дом.

1. В Ветхом Завете все нужно понимать, как предвидение реалий в Новом Завете. Эти новозаветные реалии должны пониматься как возвращение к состоянию Эдема, в котором когда-то жили Божьи создания. Вот иллюстрация, которая может быть полезной для преподавателя, и он может использовать ее, если сочтет это нужным: подумайте о проекторе для показа слайдов. У него есть источник свет внутри, который посылает свет сквозь слайд, и на экран проецируется большая красивая картина. Все что мы видим в Ветхом Завете (земля, семя, благословение, царство, царь, священство, жертвы, скиния, храм, пророки и т. д.) похоже на слайд в проекторе. Сами по себе они не очень увлекательны. Они маленькие и трудно различимые. Невозможно разглядеть детали. Их и не нужно рассматривать сами по себе. Все они предназначены для помещения в проектор и освещения на экране. Только тогда вы сможете увидеть все цвета, фигуры и детали, которые составляют красивую картинку. Точно так же в Ветхом Завете. Земля, царь, священники и т. д. никогда не должны были стать конечной целью. Они предназначены для показа чего-то гораздо большего. Свет позади них – это образец Эдема, они, как слайды, служат шаблоном, но именно новозаветная реальность является целью всей идеи с проектором. Как говорится в Колоссянам 2:17: «это есть тень будущего, а тело - во Христе». [↑](#footnote-ref-1)
2. Но заметьте, что Авраам не проходил между половинами животных. Только Бог сделал это. Обратите внимание, что нет никаких обязательств у Авраама в исполнении его части завета. Есть только обещания, исходящие от Бога! Этот завет полностью односторонний, поскольку Бог установил все условия, и он полностью безусловный. Бог выполнит эти обещания независимо от действия Авраама и его потомков. Это не означает, что у потомков Авраама совсем не будет никаких обязательств. Условия, которые должны выполнить потомки Авраама, будут добавлены позже? Когда это случится? [ДОЖДИТЕСЬ ОТВЕТА] Они получат некоторые обязанности в книге Бытия 17, но основная часть обязанностей завета с Израилем будет дана на горе Синай, после того, как Бог выведет их из рабства через своего слугу Моисея. Об этом позже. Суть в том, что обещание дается до обязательств. Поэтому, хотя у Израиля есть реальные обязанности, и будут реальные последствия, если они будут не верны, обещания все равно останутся. Это потому, что Божий план искупления, частью которого он является, зависит от Его благодати и Его желания обновить вселенную с обновленным человечеством в ней. Он не зависит от грешного человека. Мы видели, как далеко зашел грешный человек. **Галатам 3: 17-18**: «закон, явившийся спустя четыреста тридцать лет, не отменяет так, чтобы обетование потеряло силу. 18 Ибо если по закону наследство, то уже не по обетованию; но Аврааму Бог даровал [оное] по обетованию.» [↑](#footnote-ref-2)
3. Хотя есть много людей, которые могут возражать против этой доктрины по философским соображениям, нет сомнений в том, что Библия ясно говорит об этом. И хотя эти философские вопросы заслуживают ответа, и ответы на них **есть**, они выходят за рамки этого занятия. Дж. Пакер, Уэйн Грудем, R. K. McGregor Wright и (конечно) Жан Кальвин и Джонатан Эдвардс хорошо пишут по этому вопросу. [↑](#footnote-ref-3)