****

**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 2: Бытие 1-11**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Вступление**

Добро пожаловать на наше второе занятие по обзору Ветхого Завета! Сегодня мы переведем свое внимание с Ветхого Завета в целом, как на прошлом занятии, на книгу Бытия. В частности, на первые 11 глав Бытия. Мы проведем два занятия, изучая книгу Бытия поскольку она занимает важное место в понимании остальной части Библии.

Немного отвлечемся. Вы когда-нибудь видели из чего состоит семечко? Возможно, вы это делали на занятиях по биологии. Для чего нам это нужно? Можно подумать, что мы больше можем узнать, например, о бобовом стебле, изучая сам стебель вместо его семени. Но есть то, что мы можем узнать, рассматривая семя, чего вы не узнаете просто, разглядывая зрелое растение. Мы можем увидеть то, что является самым важным. Мы можем увидеть, как растение будет развиваться. Мы, как христиане, можем восхищаться изобретательностью нашего создателя, который вложил все, что необходимо для этого растения в небольшое семечко.

Поэтому мы проведем два занятия, внимательно изучая книгу Бытия. **Может ли кто-нибудь рассказать нам о каких-либо примерах важных тем в Библии, которые заложены в виде семян в Бытие 1-11?** (Дождитесь пары ответов).

Да! Все это здесь есть. **Каковы преимущества изучения этих тем в зачаточной форме семян? Почему бы сразу не изучить уже завершенный план искупления в Новом Завете?** (Дождитесь ответов. Некоторые из них приведены ниже; вы можете упомянуть самые значительные из них, которые не были озвучены.]

* Это показывает, как Бог управляет всем и что все, что касается творения и искупления находится здесь в самом начале
* Это помогает нам понять намерение Бога в отношении того, что он сотворил
* Это раскрывает различные вещи в простоте так, чтобы мы увидели самое главное (ранее приведенный пример с семенем)
* Благодаря этому Бытие 1-11 часто упоминаются в Библии.

Теперь давайте перейдем к книге Бытия и начнем с небольшого введения.

Исторически сложилось так, что контекст для книги Бытия дается через сотни лет после последних событий, описанных в этой книге. Эта часть Библии была написана Моисеем. В качестве ремарки: были сомнения, действительно ли первые пять книг Библии написал Моисей. Вы найдете ответ на этот вопрос в распечатках под заглавием «Кто написал Пятикнижие и когда?» Но вернемся к контексту: как описывает Бытие, Бог делал нечто особенное: сотворение собственного народа, посредством которого он хотел открыть себя миру. В этой книге рассказывается об истории этого народа, откуда он произошел. Но что более важно, она информирует их о проблеме, которую Бог решает через них, о проблеме греха, и она предвосхищает то, как он ее решит.

Тем не менее, помимо прямого исторического контекста - контекста того, когда и для кого была написана книга, на каждом занятии я буду говорить о том, что называется «*искупительно*-историческим контекстом». Я имею в виду то, как книга вписывается в исторический контекст всей Библии. Одна историческая линия, которая скрепляет всю Библию вместе - это Божье действие в истории по искуплению, спасению и освобождению людей по Его милости и ради Его славы. Поэтому важно видеть, как та или иная книга вписывается в эту продолжительную историю искупления. Поэтому на каждом занятии, когда мы будет рассматривать определенную книгу, мы будем задавать один и тот же вопрос: «Что делает Бог, чего Он достиг в Своем плане к данному времени?»

Очевидно, что первые 11 глав Бытия находятся в самом начале истории. И, фактически, пока мы не доходим до главы 3, в искуплении нет необходимости вообще. Но, когда мы доходим до Бытия 3, мы видим, что как только наши прародители ввергли нас в погибель, Бог начнет свой план по спасению нас от этой погибели. Каждую неделю мы будем сверяться с тем, на каком этапе Своего плана находится Бог.

**Тема и общий план**

Итак, Бытие 1-11. Тема этих глав проста: *Бог раскрывает свой характер через сотворенный им мир*. Вы сможете увидеть общий план на обратной стороне ваших распечаток, который, надеюсь, окажется для вас полезным в вашем личном изучении.

[*Этот план не обязательно проходить на занятии*. Им просто нужно знать, что он находится в распечатках]

1. Бытие 1: 1-2: 3[[1]](#footnote-1)

Рассказ о семи днях сотворения

1. Бытие 2: 4-4: 26

Рассвет человечества: 2 семени

1. Бытие 5: 1-6: 8

Потомки Адама и их грех

1. Бытие 6: 9-9: 29

Наказание за грех: обратный порядок творения Вселенной….и благодать: воссоздание Вселенной

1. Бытие 10: 1-11: 9

Человечество после потопа: все еще грешит

1. Бытие 11: 10-26

Семя женщины продолжает жить

История Бытия 1-11 разворачивается примерно следующим образом (вы увидите это в ваших распечатках): существует вечный и самодостаточный Бог, который прямым словесным повелением создал вселенную и все, что в ней, чтобы явить свою славу. Вершина его творения - это человек, единственное творение, созданное по образу и подобию Бога. Человечество отображает Божью славу, когда оно послушно управляет землей, наслаждаясь любящим общением с Богом и друг с другом. Но наши прародители предпочли считать себя равными Богу, не подчиняться ему и навлекают на себя справедливый гнев Бога. Будучи исторгнутыми из этого первозданного общения с Богом, они тем не менее не испытывают полноту гнева, которую они заслуживают. На самом деле Бог уже начал план отмены проклятия греха, установив вражду между семенем змея и семенем женщины. По мере того как поколения сменяют друг друга, грех, живущий в сердцах человечества, только умножается (тем не менее семя женщины продолжает жить). Даже суд, обрушившийся на мир, не уничтожает мир греха. И поэтому мятеж против Бога продолжается.

Через какое-то время мы рассмотрим, как эта история описывается в этих первых одиннадцати главах Библии. Но я хочу задать вам вопрос. Бытие - это не только исторический справочник для Библии, но и фундамент для остальной части Библии. Итак, вопрос о котором нам нужно задуматься вместе: что бы мы упустили в нашем понимании остальной части Библии, если бы у нас не было Бытия 1-11? Я спрошу вас об этом еще раз в конце сегодняшнего занятия.

**Бытие 1: 1-25**

*Существует вечный и самодостаточный Бог, который прямым словесным повелением создал вселенную и все, что в ней, чтобы явить свою славу.*

Давайте прочитаем Бытие 1: 1-5. [ПРОЧТИТЕ] Что является главным в этом первом предложении в Библии? Бог. В центре сотворения прежде всего находится Бог. В рассказе о сотворении много говорится о том, кто Он есть, и как производное от этого, кем являемся мы. Поэтому на этом занятии мы всегда будем спрашивать вначале: «Чему этот отрывок учит нас о Боге?» (я рекомендую делать это и во время вашего личного изучения). Только тогда мы сможем правильно понять, что он говорит нам о нас, когда мы рассматриваем, кто мы в отношении Творца. Итак, что мы узнаем о Боге?

* Бог **вечен**. Стих 1 не начинается с объяснения того, откуда произошел Бог. Эта книга о началах начинается с Бога, у которого нет начала.
* Из этого первого пункта мы видим, что Бог **самодостаточен**. Мы видим в стихе 1, что он создал все из ничего. Слово Божье настолько велико, что даже то, что еще не существует, должно подчиняться ему! (Исаия 55:11)
* Мы видим, что Бог является **суверенным**. То, что Бог решает, он говорит, и то, что он говорит, происходит.
* Бог также описан как **благой**. Семь раз в Бытие 1 Бог смотрит на то, что он создал, и называет это хорошим. И это потому, что Бог благой.

Вот часть того, что мы узнаем о Боге в этой первой главе. Затем мы видим человека.

**Бытие 1:26-2:17**

*Вершина его творения - это человек, единственное творение, созданное по образу и подобию Бога. Человечество отображает Божью славу, когда люди послушно управляют землей, наслаждаясь любящим общением с Богом и друг с другом.*

Давайте прочитаем Бытие 1: 26-28. [ПРОЧИТАЙТЕ] Человеческие создания описаны здесь как «завершающий акт» или «вершина» творческой деятельности Бога. В отличие от любого другого создания, они выполняют уникальную роль среди всех созданий. Давайте посмотрим на особенности этих отношений и на их роль.

Обратите внимание, что в стихе 26 говорится, что люди созданы по образу и подобию Бога. Бог создал все остальное «по роду их» (1:12, 21, 24, 25). Человеческие создания не были сотворены по образу какого-либо другого создания, но самого Бога - по Его «образу» и по Его «подобию». У Бога есть разум, интеллект, память, нравственные нормы, способность любить и иметь отношения с другими, умение говорить и обмениваться идеями и т. д. Вот что значит быть созданными по Его образу. Поэтому у нас есть особенные отношения с Богом, поскольку у нас есть способность иметь с Ним личные отношения. Но сотворение по образу Бога также несет определенную роль во всем творении. Мы должны воспринять атрибуты Бога, которые Он вложил в нас, и таким образом озарять Его характеристиками всю землю. Поступая таким образом, мы будет отображать Его славу всему творению.

Вы видите в стихах 26 и 28, что человек призван владычествовать над различными частями всего творения. Это лучше всего представить таким образом: задача человека заключалась в том, чтобы сделать остальное творение подобным Эдемскому саду; месту, где человек общался с Богом. Это духовная реальность, так же, как и организационная; человек действует как царь над творением и как священник для творения. В этом смысле цель человеческого призвания в этих стихах лучше всего выражается в пророчестве Аввакума: «Ибо земля наполнится познанием славы Господа, как воды наполняют море.» (2:14)

Когда мы переходим к второй главе, мы видим, что рассказ о человеке повторяется в рассказе об истории сотворения, в котором основное внимание уделяется Адаму и Еве. [[2]](#footnote-2) Мы видим очевидную картину мира и гармонии этого порядка в сотворении .

Но эта идиллическая роль человечества должна была свершаться под царским правлением Бога. Вот почему мы видим это повеление в стихах 15-17. [ПРОЧИТАЙТЕ]. Что произойдет, если они вкусят? Они «умрут».

Это дерево не было волшебным. Дело было не в том, что люди не имели понятия о морали, и как только они вкусили бы этот плод, они бы вдруг поняли различие между добром и злом. Мы также не должны думать об этом дереве как о способе подразнить или искусить Адама и Еву. Это дерево было скорее символом. Оно был помещено на виду, чтобы напоминать Адаму и Еве, что, хотя им дана большая привилегия и много свобод (на самом деле, они были свободны есть плоды любого другого дерева, сколько пожелают), они тем не менее не являются Богом. Посредством этого дерева Бог говорит нечто важное для Адама и Евы: «Я один имею право определять, что добро, а что зло, что правильно и что неправильно в моей вселенной».

Итак, почему Бытие 1-2 занимает настолько важное место, как основа для остальной Библии? Потому что здесь описывается то, к чему возвращается остальная часть Библии. Так будет до тех пор, пока в Откровении 21 мы не увидим восстановление этого общения и Божий совершенный народ снова на своем месте - под Божьим правлением. Итак, если вы будете изучать Бытие 1 и 2, вы увидите идеальный план Бога для каждого пола, брака, работы, физического творения, правительства, наших отношений с Богом и друг с другом.

Мы видели все, что было открыто о Боге и о нас самих в этих первых двух главах. Но заметьте, как многого не хватает! Если бы Бытие 1 и 2 было всем, что мы с вами имели, мы никогда не узнали бы о праведности Бога, о его долготерпении, его святости или о славе его милости. Почему Бог позволил греху войти в мир? Я не знаю. Но я знаю, что совершенство его характера проявляется более полно в его плане искупления, который спас нас от греха. В творении мы видим проявление славы Божьей, но еще больше мы видим ее в искуплении. Это приводит нас к главе 3.

**Бытие 3:1-24**

*Но наши прародители предпочли считать себя равными Богу, не подчиняться ему и навлекают на себя справедливый гнев Бога. Будучи исторгнутыми из этого первозданного общения с Богом, они тем не менее не испытывают полноту гнева, который они заслуживают, потому что Бог уже начал план отмены проклятия греха, установив вражду между семенем змея и семенем женщины.*

Посмотрите на стихи 1-5. [ПРОЧТИТЕ] Какая ложь! Змей - это, конечно, дьявол (см. Откровение 12: 9), и он хочет заставить нас подумать: «Я как Бог. Я знаю, что есть добро, а что есть зло. Что достойно и что недостойно поклонения. Что весомо и имеет большое значение, а что нет.» Это высокомерие. Это идолопоклонство. Это безумие.

Но грех не принес желаемых результатов. Адам, и Ева попадаются на эту ложь, и стихах 7-8 мы видим, что они ведут себя не как боги, но, как люди, которым стыдно за то, что они сделали. Они прячутся друг от друга в стихе 7, и они прячутся от Бога в стихе 8. Смерть, обещанная как результат в 2:17, началась.

Как Бог поступает с этими мятежниками? Все они - змей, Ева и Адам, попадают под проклятие Бога. Но есть и благодать. Адам и Ева не гибнут тут же на месте. Он дает надежду на искупление.

Посмотрите на стихи 14 и 15, слова Бога, адресованные змею. [ПРОЧТИТЕ СТИХИ 14-15] Бог говорит, что Он положит вражду, то есть «степень враждебности, доходящая до убийства друг друга» между двумя сторонами. Здесь есть три уровня вражды. Во-первых, здесь говорится о вражде между дьяволом и женщиной. Что это значит? Это означает, что сатана и человеческая раса - враги. Это может показаться нам не таким уж великим планом искупления, если первое, что происходит – Бог делает нас врагами сатане. Но ... подумайте про альтернативу. Альтернативой было бы дружить с сатаной и, следовательно, стать постоянными врагами Бога. Но Бог говорит, что человечество по-прежнему принадлежит Ему. Сатана не может украсть тех, кто несет Его образ. Они все еще принадлежат Богу. Поэтому на этом фоне вражда с врагом Бога - это не так уж и плохо.

Второй уровень вражды - это между потомками женщины (буквально «семенем») и потомством змея (или «семени»). Это утверждение о том, что человечество будет разделено на два лагеря. Один называется «семенем женщины», а другой называется «семенем змея». Конечно, каждый человек физически является потомком женщины Евы (так как она первая мать). Тем не менее некоторые из этих физических потомков Евы будут духовно «семенем змея». Это означает, что они, подобно сатане, не будут повиноваться Богу, а на протяжении всей своей жизни поведутся на ложь дьявола. Вспомните 1 Иоанна 3: 8: «Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил» [[3]](#footnote-3). (см. также Иоанна 8:44). Другие, однако, будут искать Бога. Этот стих говорит, что эти две группы непримиримы. (см. также Иоанна 15: 9, 1 Иоанна 3:13)

Третий уровень вражды является самым важным. Взгляните еще раз на 15-й стих. Он заканчивается словами: «оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту». Внезапно Бог уже не говорит о группе людей, о потомках. Вместо этого Он говорит об одном потомке, который нанесет смертельный удар дьяволу и прекратит вражду. Вы видите это? Он использует местоимения в единственном числе: «оно» и «его». Из семени женщины восстанет один человек, который сокрушит голову сатаны, тем самым избавит творение от обманщика, который устроил весь этот беспорядок. Однако это одно семя не выйдет из битвы невредимым. Его пята будет поражена. Кто он? Иисус, конечно. (См. От Иоанна 1: 31-33, Кол. 2: 13-15, Евр. 2: 14-15)

**Бытие 4**

*По мере того как поколения сменяют друг друга, грех, живущий в сердцах человечества, только умножается (тем не менее семя женщины продолжает жить).*

Итак, остальная часть Библии - это внешнее воплощение Бытия 3:15 - три уровня вражды, которые проявляются в истории. Сатана всегда пытается уничтожить того, кто несет в себе образ Божий. Он использует свое собственное духовное семя, чтобы развратить или уничтожить благочестивых потомков Евы.

В следующей главе мы видим, как Каин убивает Авеля. Получается змей победил? Прекратилось благочестивое семя? Нет. В стихах 25 и 26 Адам и Ева рождают другого сына, чтобы продолжить этот род, из которого однажды произойдет спаситель. Но по мере того, как история продолжается, мы снова и снова задаемся вопросом: победит ли сатана, прервав род? Или обетования Божьи будут выполнены? Подумайте о потопе. Разве сатане удалось настолько развратить человечество, что Бог уничтожит их всех? Нет, по его милости он спас одну семью. Исполнятся ли обещания Аврааму, через которого придет Семя, ведь его жена бесплодна? Да, Бог чудесным образом даст ему сына. Будут ли потомки Авраама изведены голодом? Нет, Бог пошлет спасителя пред ними в Египет – их брата Иосифа. И так далее. И наконец, было похоже, что дьявол выиграл, когда Иисус умирает на кресте. Но на самом деле это победа Христа, а не его поражение, потому что там Он победил грех.

**Бытие 5**

Когда мы переходим к следующему разделу, к главе 5, в которой перечисляется благочестивый род от Адама до Сифа, мы видим, что эта тема продолжается. Это запись о верности Божьей своим обещаниям. Но смерть еще присутствует как часть проклятия. Эти стихи заканчиваются одной и той же фразой: «и он умер». «И он умер» - как постоянный звук барабана напоминает нам о страшной участи, что ожидает грешников в этом мире, даже тех, кто от «семени женщины» и желает быть послушным Богу. Они также грешники.

**Бытие 6: 1-9: 17**

…даже суд, обрушившийся на мир не уничтожает мир греха.

В 6-й главе мы видим, как человечество еще больше погружается в разврат и злодеяния. В стихе 7 Бог объявляет свой суд: в сущности, обращая вспять свои дела сотворения в главах 1 и 2. Потоп. То, что этот суд нужно понимать, как отмену сотворения Вселенной, можно увидеть наиболее ясно в главе 7. Посмотрите на стихи 11-12. В главе 1, стихи 6 и 7, мы читаем о том, как Бог отделил воду под твердью от воды над твердью (то есть в облаках в атмосфере). Затем в стихах 9 и 10 мы читаем о том, как Он отделил воду морей, чтобы освободить место для суши. В рассказе о потопе море наполняется и поглощает землю, и небеса сбрасывают на нее весь свой дождь.

Но вновь, Божий гнев смешивается с милосердием, потому что он не преминет избавить обетованное Семя. В разгар гнева Божьего, Бог Сам обеспечил путь к спасению посредством ковчега. И это приводит к воссозданию. Взгляните на 8:17. [ПРОЧТИТЕ]. Мы снова видим здесь, что стиль подобен Бытию 1 и 2. Бог начинает все заново, старые обещания Бытия 3:15 все еще в силе.

 Итак, человек стал чрезмерно греховным, и Бог осудил его за это. Но все это время Бог был тем не менее милостив к человечеству, и Он по-прежнему верен Своим обещаниям. Но зачем нам нужно вникать во все подробности о суде, принимающем форму уничтожения творения, и благодати, которая принимает форму воссоздания?

 Я хотел бы рассказать вам о том, что называется типологией. Типология состоит в следующем: Бог в Своем провидении совершал действия в Ветхом Завете - создавал события, использовал людей – все это было прообразом того, что он будет делать в будущем. В целом это касается Иисуса. Бог совершал план искупления в Ветхом Завете таким образом, чтобы подготовить нас к Христу. Повествование о потопе в книге Бытия, где есть отмена создания и воссоздание, представляет собой картину будущего, катастрофического уничтожения Вселенной и ее новое создание. На этот раз не водой, а огнем. Потоп был реальным историческим событием. Но в следующий раз суд будет гораздо более страшным, а воссоздание станет возвращением в рай. Благодаря второму пришествию Христа грех будет искоренен навсегда. Откройте 2 Петра 3. Посмотрите на стихи 5-7, [ПРОЧИТАЙТЕ] и стихи 11-13. Потоп - это и историческое событие, и картина суда и воссоздания в конце времен. Это «прообраз» суда, предвосхищающий окончательный суд. Таков язык «типологии».

По мере того как мы будем изучать Писание, мы увидим много других ветхозаветных событий и людей, которые предвосхищают работу Христа.

**Бытие 10-11**

*И поэтому мятеж против Бога продолжается.*

Но, хотя творение и воссоздано, проблема греха остается. Поэтому сначала Ной, а затем и весь человеческий род проявляют свой грех, когда мы переходим к главам 10 и 11. В главе 11 мы видим Вавилонскую башню, человечество хочет прославить свое имя. Но разве они не должны были заниматься тем, чтобы провозглашать имя Бога и Его славу? Кроме того, они не хотят быть рассеяны по земле. Но разве им не было заповедано размножаться и заполнять землю? Еще раз мы видим, что человечество игнорирует право Бога править и наивно решает осуществлять свои планы в этом мире. Как и ожидалось, Бог не допустит такого мятежа. Их планы аннулированы, и образуются разные народы, которые не соберутся вместе, пока эта часть проклятия не будет отменена, когда Иисус установит свою многонациональную церковь.

**Заключение**

Итак, мы рассмотрели первые 11 глав. Давайте вернемся к моему вопросу. **Что бы мы упустили, если бы Бог начал Библию с Бытия 12, когда Божья история искупления начинается с Авраама?**

* Главы 1 и 2: идеальный замысел Бога, реальность нашего прошлого и будущего и наш путеводитель для настоящего.
* Главы 3-11: природа нашего греха. Только в Римлянам 1 мы снова видим в Библии такое откровенное изображение абсолютного и глубокого мятежа человека против его творца.

В этих важнейших главах Бытия мы видим то, что происходит, когда грешный человек встречается со святым Богом. Есть последствия для действий грешников. Но есть также терпеливый и милостивый отклик любящего Бога. Искупительная история началась. Бог задается целью искупить падшее человечество и поврежденную вселенную. Он хочет восстановить нетронутую среду и совершенный мир, любовь и общение, которые существовали в первоначальном сотворении. Для этого Он разберется с грехом и победит смерть, исполняя обетование, которое Он дал женщине, что один из ее потомков победит вражду сатаны. Вот что нас ожидает, когда мы будем продолжать изучение Библии.

1. Это деление не являются произвольным, а определяется текстом. Каждый раздел начинается со слова «Вот…». Это повторение показывает естественное деление в рассказе Моисея. [↑](#footnote-ref-1)
2. Эта идея двух рассказов не уникальна для книги Бытия; в другом месте в Библии, скажем, в рассказе о Деворе в книге Судей, сначала мы видим более лирический и поэтический рассказ, а затем простое перечисление событий. [↑](#footnote-ref-2)
3. Следующий стих, 1 Иоанна 3: 9, противопоставляет эту группу тем, кто родился от Бога, в которых его «семя». [↑](#footnote-ref-3)