****

**Семинар**

**Ветхий Завет**

**Занятие 1: Введение в Ветхий Завет**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Введение**

Добро пожаловать на семинар по теме «Ветхий Завете»! Мы начинаем 52 обзорных занятия всей Библии. Эта тема составлена так, что вы сможете многое узнать, даже если вы посетите всего несколько занятий. Но она принесёт гораздо больше пользы целиком, так же, как вся Библия является цельным рассказом, все эти занятия составляют единое целое. Поэтому я ободряю вас посвятить время изучению всей Библии. Это будет возможностью для вас замедлить темп, уделить время слову Божьему и погрузиться глубже в него, и позволить ему обличать, наставлять и обновлять нас.

***[Начните с вопроса к присутствующим, почему они заинтересованы в этой теме. Если на занятии более 20 человек, спросите только тех, кто поднимет руки]***

*Для чего изучать Ветхий Завет?*

В самом начале я хотел бы сосредоточиться на Ветхом Завете и поговорить о некоторых конкретных целях наших 26 занятий по этим 39 книгам. Для чего изучать Ветхий Завет? Может быть просто для того, чтобы знать литературный контекст для Нового Завета? Позвольте мне изложить две цели для изучения Ветхого Завета.

1. Во-первых, Ветхий Завет раскрывает характер Бога таким образом, каким этого не делает Новый Завет. В Новом Завете мы более ясно видим Бога по эту сторону Христа. Но в то время как Новый Завет был написан за одно поколение, Ветхий Завет охватывает тысячи лет. Когда мы видим, как характер Бога проявляется через историю Ветхого Завета, мы способны почерпнуть определенную глубину и полноту. Разница примерно такая же, как и между кристально четким снимком с одной стороны (снимок Нового Завета), и немного мутноватым, но часовым фильмом (Ветхий Завет) с другой. Одно дело читать о Божьем долготерпении в 2 Петра, например («Не медлит Господь [исполнением] обетования…но долготерпит нас» (3: 9). Но совсем другое - увидеть Божье долготерпение к своему мятежному народу в пустыне Синай. И снова в Обетованной земле, в книге Судей и царства, в плену и т.д. Тот же Бог. Те же обетования. Тот же бунт. То же долготерпение. Ветхий Завет предлагает другую точку обзора, с которой можно увидеть характер Бога. И, как мы видим, его характер проявляется на протяжении огромного исторического периода, здесь есть глубина и полнота, которые мы просто не можем испытать в Новом Завете. Это наша первая цель в нашем изучении.
2. Вторая цель: Ветхий Завет рассказывает нам об Иисусе. И он делает это тремя способами.

а. Он обеспечивает контекст для событий Нового Завета. Во-первых, исторический контекст. Но также и тематический. Начиная с жертвы Авраама, например, в течение 2000 лет Бог подготавливает нас к мысли о заместительной жертве за нас. Это дает нам возможность понять, что Иисус совершил на кресте.

б. Ветхий Завет является источником 295-ти ссылок и 600 упоминаний в Новом Завете, которые помогают нам понять, кто такой Иисус. Авторы Нового Завета явно предполагают, что читатели хорошо осведомлены о Ветхом Завете.[[1]](#footnote-1)

с. И конечно Ветхий завет – это больше, чем просто помощь для лучшего понимания Нового Завета. Сам Иисус говорит, что Ветхий Завет учит о Нем. (Луки 24:44). Именно Иисус сделал удивительное утверждение, что он пришел, чтобы *исполнить* Закон и Пророков (5:17). Библия в целом представляет собой книгу об Иисусе.

Если бы я мог обобщить весь Ветхий Завет простой фразой, то это звучало бы так - «обетования даны». Мы узнаем о нашей *потребности* в Божьих обещаниях: мы грешники, неспособные спасти себя и обреченные на ад справедливым Богом. Но мы узнаем о нашем Боге, который по Своей милости обещает нам то, чего мы никогда не смогли бы достичь сами. Точно так же, как мы увидим позже в этом семинаре, послание Нового Завета - это «исполнение обещаний», более конкретно - в Иисусе Христе.

Итак, как же эти обетования были даны? Мы будем рассматривать Ветхий Завет от начала до конца. Не один раз, а целых три. В первый раз нам просто нужно заложить основу - познакомить вас с каждой книгой Ветхого Завета. Затем мы вернемся назад и снова пройдемся по ним, на этот раз делая упор на нашу нужду в Божьих обетованиях, рассказе о его святости и нашем грехе. И, в конце, мы рассмотрим историю его обетования, которая в конечном итоге приведет нас прямо в служение Иисуса Христа.

**Исторический обзор**

Библия начинается на странице 1 в Бытие 1: 1, с сотворения Богом вселенной - из *ничего*. Венец Божьего творения - человек, созданный по Божьему образу, чтобы отображать характер Бога. Это главы 1 и 2 Библии. Затем, в главе 3, первые люди ослушались его, и в результате весь мир рухнул.

Повествование продолжается описанием того, как положение вещей только ухудшается. Затем в Бытие 12 Бог начинает свой план искупления, призывая Авраама стать первым из его нового народа. Бог ведет его - и, всю его семью - в обетованную землю, Ханаан. После серии судьбоносных событий эти люди становится рабами в Египте, но они также быстро умножаются и становятся великим народом.

Затем Моисей выводит народ из Египта. Бог дает Израилю закон, делая его своим особенным народом. Он дает им землю, которую он пообещал, где этот особенный народ должен жить и являть характер Бога остальным народам. Но вместо того, чтобы отображать характер Бога, во время правления лидеров, называемых судьями, мы видим нравственный и политический беспорядок.

Через несколько веков народ просит и получает царя в лице Саула, а затем Давида. Царство Давида лучше всего отражает прообраз царства, в котором избранный Богом человек и Божье Слово управляют Его народом в избранном им месте. Царство достигает своего пика и процветания во время строительства храма сыном Давида, Соломоном. Но Давид грешен, а его потомки еще хуже; очевидно, что в этом нет полноты Божьего плана. Царство делится на две части. Обе части ныне разрозненного народа впадают в идолопоклонство, пока Бог окончательно не уничтожает северную половину посредством ассирийской империи. Спустя немногим больше века он изгоняет южную половину в Вавилон. Несколько поколений живут в этом изгнании, а затем народ возвращается и восстанавливает храм и стены Иерусалима. На этом заканчивается история Ветхого Завета, когда народ находится в состоянии крайнего отчаяния и зависимости от Бога.

Это повествование, записанное в тридцати девяти книгах Ветхого Завета. Их можно разделить, поместив первые семнадцать книг в одну категорию, повествование о Творении до возвращения пленников из Вавилона. Следующий раздел Священного Писания называется «Писания: с Иова до Песни Песней». И последние семнадцать книг - это пророки: от Исаии до Малахии. Мы разберем их по порядку.

*Повествования*

* *Бытие* описывает, как были сотворены мир и первый человек - совершенство этого нетронутого творения, как грех вошел в мир и как Бог начал воплощать свой замысел о спасении через Авраама. Но, несмотря на указания Бога Аврааму жить в обетованной земле, Бытие заканчивается на том, что его народ оказывается в Египте.
* *Исход* начинает повествование о жизни потомков Авраама как рабов в Египте и затем описывает великое действие Бога в мировой истории, когда Бог побуждает самую могущественную нацию на земле отпустить израильтян и выводит их из рабства египетского как Свой народ.
* *Левит* представляет из себя перечень Божьих законов, данных Его народу в пустыне. Тема книги Левит - это святость.
* *Числа* в основном рассказывают историю странствования народа в Обетованную Землю, их бунт и непреходящую верность Бога.
* *Второзаконие* представляет собой повторное изложение закона.
* *Иисус Навин* описывает завоевание Земли Обетованной через 400 лет после того, как Божий народ ее покинул.
* *Судьи* - удручающий рассказ о жизни в Обетованной земле: люди постоянно возвращаются к беззаконию, и это время хорошо подытожено фразой: «В те дни не было царя у Израиля; каждый делал то, что ему казалось справедливым» (Судей 21:25)
* *Руфь* - небольшая история, произошедшая во времена судей; подготовка к царствованию Давида.
* *1 и 2 Царств* - о последнем судье, Самуиле; о царе «фальстарта» - Сауле; и первом настоящем царе - Давиде.
* *3 и 4 Царств* отслеживают жизни наследников Давида и то, как они вводят людей в идолопоклонство, что, в конечном итоге, приводит к уничтожению северных десяти колен и изгнанию двух южных колен.
* *1 и 2 Паралипоменона* рассказывают ту же историю. Но вместо объяснения, почему произошло изгнание (содержание книг Царств), они указывают на окончательное спасение Божье*.*

Последние три исторические книги касаются плена и возвращения из него:

* *Ездра* описывает возвращение евреев из плена и восстановление храма
* *Неемия* продолжает этот рассказ, описывая восстановление стен Иерусалима, частичное выполнение Божьих обетований о восстановлении его народа.
* *Есфирь -* последняя историческая книга: рассказ об избавлении Богом еврейского народа во время плена*.*

*Писания*

Книги, находящиеся в середине Ветхого Завета — это, в основном, сборники произведений мудрости, поэзии и книг посвященных храмовым обрядам.

* *Иов -* это рассказ о праведном человеке, которого испытывает Бог.
* *Псалмы -* это поэтические молитвы хвалы, исповедания и взывания к Богу.
* *Притчи* содержат мудрость Соломона и других людей о практических вопросах жизни.
* *Екклесиаст,* скорее всего, Соломон рассказывает о поиске человеком пути к счастью и смыслу в этом мире*.*
* *Песня Песней -* это сборник песен о любви между женихом и его невестой.

*Пророки*

Последний набор книг в Ветхом Завете - это Пророки. Эти семнадцать книг представляют собой Божий комментарий к истории Израиля, в частности о непослушании Израиля*.*

* *Исаия был пророком в южном царстве, называемом «Иудея».* Первые тридцать девять глав - это пророчества, предшествующие плену. В последних главах говорится о будущем восстановлении и искуплении.
* *Иеремия* пророчествовал в Иерусалиме во время осады города. Он продолжал пророчествовать в течение семи лет после падения города в 586 г. до н.э.
* *Плач Иеремии* в связи с разрушением Иерусалима
* *Иезекииль* пророчествовал в Вавилоне о предстоящем падении Иерусалима и окончательном восстановлении Богом своего народа.
* *Даниил*, частично пророчество и частично история, рассказывает о том, как Бог явил себя в качестве правителя мира, даже когда его народ находился в плену в Вавилоне.
* *Осия* пророчествовал в северном царстве (называемом Израилем) одновременно с Исаией. Бог использовал прелюбодейную жену Осии, как живой пример неверности Израиля.
* *Иоиль* проповедовал о предстоящем суде Божьем над южным царством и о Божьем благословении, которое последует за их покаянием. Такова последовательность в большинстве из книг этих пророков.
* *Амос,* другой современник Исаии, предсказал суд и восстановление северного царства.
* *Авдий* произнес свое очень короткое пророчество о суде над одним из соседей Иудеи, Едомом.
* *Иона*, призванный пророчествовать в Ассирийский город Ниневия, убежал и был проглочен большой рыбой. В чреве этой рыбы он молился, раскаялся, был извергнут на сушу и повиновался.
* *Михей* пророчествовал в то же время, что и Исаия и Осия. Он обращался как к Израилю, так и к Иудее.
* *Наум*, который жил на век позже Ионы, провозгласил предстоящий суд над Ниневией и о будущем избавлении Иудеи.
* *Аввакум* спросил Бога, почему плохое случается в жизни хороших людей, а хорошее в жизни плохих людей. Ответ Бога - призыв к вере и доверию его обетованию по восстановлению.
* *Софония* обещал, что Иудею ожидает суд и призвал их покаяться.

Последние три пророка пророчествовали после плена, во время восстановления Иерусалима.

* *Аггей* подтолкнул людей к восстановлению храма.
* *Захария* пророчествовал через два месяца после Аггея и рассказывал о серии сновидений, которые изобличали религиозную летаргию народа и предвидели мессианский век.
* *Малахия* также критиковал религиозную апатию и возвестил о грядущем Мессии. Он был последним пророком Ветхого Завета*.*

Вот весь Ветхий Завет от начала до конца. Но чему нас учит этот грандиозный размах истории? Первая тема, которую мы видим, - это Божья святость, и наша греховность.

Ветхий Завет учит, что все люди - грешники[[2]](#footnote-2), а сюжетная линия в целом быстро приводит к выводу, что люди не могут справиться со своим грехом самостоятельно. Адам и Ева согрешили. Поэтому Бог начинает все заново и теперь выбирает Ноя. Но он и его потомки грешат. Бог выбирает одну семью для благословения, но они тоже согрешают. Чудесное спасение Израиля из Египта сопровождается лишь ворчанием и мятежом. Вход в обетованную землю знаменуется ухудшением положения; книга судей предполагает, что проблема в том, что у них нет царя. Но даже такой хороший царь как Давид согрешает, а последующие цари возглавляют установление идолопоклонства. Бог предупреждает свой народ, а затем дисциплинирует их через пленение. Но когда они возвращаются из этого горнила испытаний, они возвращаются к своим нечестивым делам. То, что на самом деле нужно, как мы видим, что это не второй шанс, а новое сердце. Мы грешны, и в Ветхом Завете нет решения этой проблемы. Бог должен cовершить что-то новое.

Божье предназначение для его народа заключалось в том, чтобы они жили вместе таким образом, чтобы это провозглашало совершенство его святого характера окружающим их народам. Как утверждает Иезекииль, люди, которые должны были *провозглашать* имя Бога, вместо этого *осквернили* его. Как же тогда поступить?

Именно здесь упоминание об искуплении становится очень важным. В Ветхом Завете используется ряд образов для описания искупления, но наиболее заметным является жертва. Грешники могли искать восстановления своих отношений с Богом посредством жертвоприношения. Жертва Авеля первой описана в Писании. Затем жертва Ноя показывает, что жертва радует Бога. Жертвенный баран Авраама вместо Исаака вводит идею заместительной жертвы - и во время первой Пасхи - замену, благодаря которой гнев Божий был отвращен. Законы о жертвоприношениях в Левите ввели идею не только замены, но умилостивительной замены, то есть замены, которая принимает наказание, которое заслужили мы. Жертва умилостивления, которая совершает искупление, как в День очищения, где не просто совершается наказание, но и восстанавливаются отношения с Богом.

Вы видите, как Ветхий Завет постепенно развивает эту идею жертвоприношения? Вы видите, чему Бог учит свой народ? Во-первых, он учил о своей святости. Во-вторых, он учил, что грех – это серьезно - смертельно серьезно! - потому что это явное отклонение от его святости. И в-третьих, он учил, что искупление может быть совершено только когда невинный умирает вместо виновных. Сами по себе, левитские жертвы не были целью. Парадоксальным образом жертвоприношение только тогда достигало цели, когда человек, приносящий жертву, понимал, что его приношение недостаточно для искупления грехов. Псалмопевец говорит: «Тебе единому согрешил я» (Пс 50: 4). Жертвы не были эффективными вне Божьей благодати.

Временный характер жертвоприношений можно наиболее четко увидеть в иудейском Дне очищения. Это тот день, когда было совершаемо особое приношение за грех от лица всего народа. Что поразительно, так это то, что этот ритуал нужно было повторять ежегодно. Он был связан не столько с поступками, сколько с календарем. Почему? Потому что люди находились в *состоянии* греха, и никакая жертва животных не могла в конечном итоге снять их вину. Не было совершенной жертвы. Если бы такая жертва нашлась, люди могли бы прекратить приносить жертвы. (Евр. 10: 1-3). Вместо этого эти несовершенные жертвы подчеркивали тот факт, что Бог свят, что грех отделяет нас от Бога и что он предлагает путь к прощению. Таким образом, Ветхий Завет описывает так много различных потенциальных решений проблемы греха, но в конечном итоге ни одно из этих решений не работает. Это одна из причин, почему эта тема обрамлена Божьим проклятием. Вспомните Бытие 3: из-за греха Бог проклинает змея, мужчину и женщину. Кто-нибудь знает последнее слово в Ветхом Завете? Откройте последнюю страницу Малахии. Говоря о втором Илии, которым впоследствии станет Иоанн Креститель: «И он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их, чтобы Я, придя, не поразил земли проклятием» (4: 6). «Проклятие» в начале. Все еще под проклятием в конце.

Это вызывает вопрос, который я назвал бы «головоломкой Ветхого Завета». В Исходе 34 Господь описывает себя Моисею, говоря: «Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный, 7 сохраняющий милость в тысячи [родов], прощающий вину и преступление и грех, но не оставляющий без наказания» (Исх. 34: 6-7а). Прощающий…, но не оставляющий виновных безнаказанными? Как это может быть? Возможно надежда все-таки есть?

**История обетования**

Надежда есть, и мы видим ее в другой истории в Ветхом Завете: история обетования. Да, Ветхий Завет заканчивается на том, на чем мы начали в Бытие 3. Но он также дает нам обетование надежды.

Что значит, что Бог простит и не оставит виновных безнаказанными? Все сводится к его обетованию. История обетования начинается в самом невероятном месте. Она начинается словами Божьего проклятия после грехопадения. Адам и Ева решили не подчиняться Богу, и поэтому он навел на них справедливое наказание за их грех. Но в осудительном приговоре Бог дает обещание: «вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту» (Быт. 3:15). Бог обещает создать разделение и оппозицию между своим народом, семенем жены и народом сатаны, семенем змея. Он обещает, что однажды родится сын, который победит сатану и избавит свой народ от греха. Обещание приходит неожиданно. Адам и Ева ничего не сделали, чтобы заслужить это, но он дает его.

Обратите внимание, что обетование имеет две стороны: семя змея будет нападать на семя жены; но семя жены восторжествует. История Ветхого Завета - это история о том, что исполнение обещания раз за разом ставится под угрозу - но наперекор всему Бог гарантирует, что его обещание исполнится.

Каин убивает Авеля - семя жены, но Бог хранит потомство через жизнь Сифа.

Человечество охвачено грехом и заслуживает Божьего суда, но Божье обетование верно, и он сохраняет Ноя и его семью. Затем, чтобы убедиться в том, что обещание освобождения все еще в силе, Бог дает другое обещание - никогда больше не уничтожать человечество потопом.

Проходят столетия; состояние людей только ухудшается. Но в Аврааме Бог продолжает исполнение этого вечного обещания и начинает его воплощать: «и Я произведу от тебя великий народ, и благословлю тебя, и возвеличу имя твое, и будешь ты в благословение… и благословятся в тебе все племена земные.» (Бытие 12: 2-3)

Поколение спустя, соперничество между двумя сыновьями Исаака приводит к тому что Иаков чуть не погиб. Но Иаков – это избранное семя, и Господь сохраняет ему жизнь. Но вновь обетование Бога подвергается испытанию голодом, который угрожает уничтожить всю семью. Как обетование Бога может исполниться, если эта семья обетования погибнет? Бог удивительным образом использует порабощение Иосифа, тюремное заключение и страдания, чтобы спасти семью. Он использовал то, что его братья хотели сделать во зло, и превращает это в спасение и избавление не только для избранной семьи, но и для окружающих народов.

И снова семя змея поднимается, когда потомки Иакова были рабами в Египте, и целое поколение мальчиков было убито по приказу фараона. Но Бог снова верен и помнит о своем завете с Авраамом. Он хранит жизнь Моисея, а затем использует его для избавления своего народа от рабства.

На горе Синай Бог заключает завет с Израилем, так же, как и с Адамом и Евой перед грехопадением. Если люди будут повиноваться, они останутся в Обетованной земле. Но если они взбунтуются, Бог изгонит их. Конечно, их бунт начинается почти сразу же. Бог осуждает Свой народ, но остается верным своему обещанию Аврааму и Адаму.

Поднимается новое поколение во главе с Иисусом Навином, и Бог дает им землю, которую он обещал их предкам. Несмотря ни на что, они побеждают хананеев. Хотя народ продолжает бунтовать, и Бог продолжает наказывать их, он также ставит судей. Это преемники Моисея и Иисуса Навина, которые спасают людей и побеждают их врагов.

И наконец, как акт полного бунта, израильский народ отвергает Бога как своего Царя и просит поставить им царя, как и у всех других народов (1 Царств 8). В своем милосердии Бог помазывает царя по его собственному сердцу, Давида, который будет для него как сын. Змей пытается преследовать и уничтожать Давида в самом Израиле - сначала через Саула, а затем через сына Давида, Авессалома.

Но Бог, будучи милостивым и верным, дает еще одно обещание Давиду. Это обещание, которое на самом деле является просто продолжением его обещания Аврааму и дополняет обетование в Бытие 3. Бог обещает Давиду, что его преемник всегда будет править на его престоле, и этот сын будет править в праведности (2, гл.7: 11-16). Обетованное семя Бытия 3 и 15 является тем царем, который избавит свой народ.

Сначала кажется, что этим сыном является Соломон. Но это не так. Соломон показывает себя неверным, и поэтому его ждет суд. Приходит разделение. Цари на севере становятся все более нечестивыми, пока Бог не отправляет северное царство в плен, из которого они никогда не вернутся. На юге происходят периодические обновления, но эти попытки не находят своего завершения, и не длятся долго. Наконец, Бог отправляет Иудею в изгнание, и кажется, что его обетование уже не исполнится.

Но даже в контексте суда и изгнания Бог показывает, что он не забыл и не подвел их. Пророкам дается послание надежды о том, что Бог заключит новый завет с его народом (Иер 31: 31-34). После семидесяти лет изгнания Иуда возвращается в Землю Обетованную. Стены восстановлены и храм отстроен заново, но Бог не возвращается в этот храм. Новый завет еще не наступил. Когда Бог, наконец, выполнит свое обещание?

Это ожидание продолжается четыреста лет в молчании, и затем Бог начинает говорить и начинается Новый Завет.

**Заключение**

Итак, вы видите, как все эти отдельные истории сочетаются между собой? С одной стороны, Ветхий Завет - это история, которая движется медленно и не развивается. Предлагается решение за решением относительно нашего греха и каждое из них не проходит испытание и проводит к краху. К концу Малахии мы ничем не лучше, чем были в Книге Бытия 3, за исключением того, что мы знаем, что мы не можем спасти себя. Но с другой стороны Ветхий Завет - это история движения вперед, потому что это история обетования. Бог постепенно раскрывает все больше и больше свой совершенный план искупления Своего народа. По мере того, как эти обещания воплощаются, из отчаяния греха рождается надежда, и все готово к приходу Иисуса Христа. Он будет жить как совершенный Израиль и умрет как наша замена, совершенный пасхальный агнец. Через свою смерть от нашего имени и своё воскресение из мертвых он примирит нас с Богом. Как говорит Павел в Послании к Римлянам 3, «к показанию правды Его в настоящее время, да [явится] Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса» (Римлянам 3: 25-26). Он и тот, кто праведен и тот, кто оправдывает грешников? Он и тот, кто прощает и тот, кто не оставляет виновных безнаказанными? Обетования, которые Бог давал в течение всех этих веков, находят свой ответ в Иисусе - ответ на головоломку Ветхого Завета. В этом послание Еврейских Писаний.

1. Эти статистические данные взяты у Роджера Николь «Использование Нового Завета в Ветхом Завете» в *Откровение и Библия*, изд. Карл Ф. Х. Генри (Гранд-Рапидс: Бейкер, 1958), 135-51, переиздана в книге «Правильная доктрина из неправильного текста», изд. Г. К. Бил (Grand Rapids: Baker, 1994), 13-14. [↑](#footnote-ref-1)
2. 3 Царств 8:46, Псалом 13:3, Притчи 20: 9, Эккклес. 7:20 [↑](#footnote-ref-2)