

**Семинар**

**Новый завет**

**Занятие 9. Павел: Введение**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

Если бы вы отвечали за утверждение миссионеров в какой-то миссионерской организации, каким должен быть человек, чтобы вы могли его отправить в качестве миссионера? Скорее всего, вы бы выбрали того, кто является зрелым христианином; того, кто с легкостью находит общий язык с теми, с кем он делится евангелием; того, кто хорошо себя зарекомендовал в служении.

Вы бы выбрали человека, который наблюдал за тем, как побивали камнями христианского проповедника до смерти и который «одобрял его смерть»? Вы бы выбрали человека, известного тем, что он «дышал угрозами и убийством на учеников Господа»? Вы бы выбрали человека, чьей единственной целью в жизни, как казалось, было уничтожение всего того, что отстаивала христианская вера?

Если бы вы занимали такое положение, вы, вероятно, не выбрали бы Савла из Тарса для распространения христианского послания во всем римском мире. Конечно, он был образованным, но его вряд ли можно было назвать другом христианам, и кроме того, даже если бы такой человек и пришел к вере, почему вы должны направлять того, кто был «фарисеем из фарисеев» к язычникам?

К счастью, Бог не поступает в соответствии с человеческой мудростью, и Он выбрал именно такого человека для того, чтобы донести послание Евангелия до самого сердца языческого мира. Если посчитать части Деяний, которые рассказывают о его истории и письма, которые он написал, то около трети Нового Завета связано с этим апостолом язычников. Поэтому, прежде чем мы перейдем к его письмам, мы подумаем о Павле, ответив на три основных вопроса. Кем был Павел? Каким было его служение? И что он написал?

Мы снова увидим, что наш Бог не действовал согласно мудрости человеческой, но вместо этого сделал так, что “сокровище сие мы носим в глиняных сосудах, чтобы преизбыточная сила была [приписываема] Богу, а не нам.” (2 Кор 4:7).

**Кем был Павел?**

Во-первых, он был полностью подготовлен к своему апостольскому труду. Отчасти потому, что в какой-то момент времени он был гонителем церкви. Мы начнем с этой замечательной трансформации. Павел был человеком самого достойного происхождения среди религиозных евреев. В письме Филиппийцам Павел делает важное заявление о том, кем он был:

“Если кто другой думает надеяться на плоть, то более я, обрезанный в восьмой день, из рода Израилева, колена Вениаминова, Еврей от Евреев, по учению фарисей, по ревности - гонитель Церкви Божией, по правде законной - непорочный. Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою.” (3:4-7)

Он был из колена Вениаминова: одного из двух колен, в котором люди оставались неоскверненными смешанными браками во время вавилонского плена. Его родители, возможно, выбрали имя Савл (Саул), в честь первого царя Израиля, также из колена Вениамина.

Он называет себя евреем от евреев. Хотя Савл родился не в Палестине, а в Тарсе, его семья сохранила старый язык. Дело было не только в том, что он изучал иврит во время учебы: он был евреем от евреев, то есть его родители говорили на арамейском языке. Его родители были настолько верны закону, что даже обрезали его в восьмой день.

Он говорит, что в отношении закона он был фарисеем: мы читаем в Деяниях 22: 3, что Павел получил образование у Гамалиила, именитого фарисея того времени. Мы часто думаем о «фарисее» как об отрицательном понятии. Но фарисеи считались самыми усердными и верными израильтянами. Они возмущались тем, что Израиль не усвоил урок пленения, и стремились обеспечить соблюдение закона, чтобы ничто подобное плену уже не повторилось. Вот почему они были настойчивы в тщательном исполнении закона. Они были настолько усердны, что обнесли закон оградой. Все их дополнительные законы были предназначены для того, чтобы люди не подошли даже близко к нарушению закона!

Что касается усердия, Павел превосходил всех остальных в этом. Вы помните из книги Деяний, что Гамалиил занял умеренную и разумную позицию в отношении ранней церкви, предлагая, чтобы власти оставили ее в покое - если она не от Бога, она сама по себе вымрет. Но Савл считал, что христиане слишком опасны. Он не хотел, чтобы эти люди продолжали нести свою ложную и извращенную религию, и поэтому Павел, к своему позору, стал гонителем церкви.

Как писал Ф. Ф. Брюс: «Если Стефан утверждал: «Новое пришло; поэтому ветхое должно уйти», то Павел в свою очередь утверждал: «Ветхое должно остаться; поэтому новое должно уйти». Отсюда бескомпромиссная строгость, с которой он ударился в гонения.»[[1]](#footnote-1)

Позже Павел сказал об Иудеях, что распятый Мессия был для него камнем преткновения (1 Кор. 1:23). Распятие было провозглашением Божьего проклятия, потому что «проклят пред Богом [всякий] повешенный [на дереве]» (Втор. 21:23). Таким образом, любой, кто говорил, что Мессия был распят, произносил богохульство и должен быть предан смерти, чтобы Господь не послал кощунственную нацию обратно в плен. Павел прилагал все усилия, чтобы искоренить первых христиан, по-видимому, из-за глубокой преданности Закону, как он его понимал.

Но Павел был сложным человеком, поскольку, помимо того, что он был евреем от евреев, Павел был еще и римским гражданином. И, как было отмечено на прошлой неделе, Павел использовал свое римское гражданство для распространения Евангелия (Деяния 22: 25-29 и 25: 10-12). Следует отметить, что римское гражданство не должно было восприниматься легкомысленно. Карсон пишет: «Римляне не давали гражданства кому попало; только небольшая часть людей, которые жили в пределах Римской империи, обладали этой привилегией. Римское гражданство Павла было унаследовано им от его семьи (Павел утверждает, что он родился гражданином. [Деяния 22:28]), возможно, благодаря какому-то делу или услуге, совершенного его отцом или дедушкой для римлян. Так или иначе, римское гражданство Павла было важной и провиденческой характеристикой его роли как миссионера в Римской империи».

Именно римское гражданство Павла, по человеческому рассуждению, направляет его к сердцу языческого мира, чтобы в провидении Господа он мог бы выполнить свое поручение как апостол язычников.

Это история Павла является частью его подготовки к служению. Но что произошло, что изменило сердце Савла из Тарса, чтобы он стал одной из центральных фигур Нового Завета? Вкратце, Бог вмешался в жизнь этого гонителя, чтобы вместо гонения Христа, он стал почитать за честь быть гонимым ради Христа. Мы читаем знакомый нам рассказ в Деяниях 9: 1-16 сразу после обращения эфиопского чиновника:

“Савл же, еще дыша угрозами и убийством на учеников Господа, пришел к первосвященнику и выпросил у него письма в Дамаск к синагогам, чтобы, кого найдет последующих сему учению, и мужчин и женщин, связав, приводить в Иерусалим. Когда же он шел и приближался к Дамаску, внезапно осиял его свет с неба. Он упал на землю и услышал голос, говорящий ему: Савл, Савл! что ты гонишь Меня? Он сказал: кто Ты, Господи? Господь же сказал: Я Иисус, Которого ты гонишь. Трудно тебе идти против рожна. Он в трепете и ужасе сказал: Господи! что повелишь мне делать? и Господь [сказал] ему: встань и иди в город; и сказано будет тебе, что тебе надобно делать. Люди же, шедшие с ним, стояли в оцепенении, слыша голос, а никого не видя. Савл встал с земли, и с открытыми глазами никого не видел. И повели его за руки, и привели в Дамаск. И три дня он не видел, и не ел, и не пил. В Дамаске был один ученик, именем Анания; и Господь в видении сказал ему: Анания! Он сказал: я, Господи. Господь же [сказал] ему: встань и пойди на улицу, так называемую Прямую, и спроси в Иудином доме Тарсянина, по имени Савла; он теперь молится, и видел в видении мужа, именем Ананию, пришедшего к нему и возложившего на него руку, чтобы он прозрел. Анания отвечал: Господи! я слышал от многих о сем человеке, сколько зла сделал он святым Твоим в Иерусалиме; и здесь имеет от первосвященников власть вязать всех, призывающих имя Твое. Но Господь сказал ему: иди, ибо он есть Мой избранный сосуд, чтобы возвещать имя Мое перед народами и царями и сынами Израилевыми. И Я покажу ему, сколько он должен пострадать за имя Мое.”

Бог избрал Павла, Бог обратил Павла, и Бог будет использовать Павла с этого момента, чтобы принести Евангелие народам! Может быть, нам очень просто впасть в уныние, читая об обращении Павла, от того, что наша собственная история не такая же впечатляющая. Но дело здесь не в Павле, и уж конечно не в нас. Дело в том, что Бог расширяет свое Царство и по милости решил принять таких людей, как Павел и мы, в свое Царство, и использовать их для расширения этого Царства!

Когда Бог привел Павла к вере, он также призвал его уникальным образом, чтобы он стал Апостолом для язычников (9:15). До этого было двенадцать апостолов, олицетворявших 12 колен Израилевых, а теперь Павел, апостол язычников, становится «тринадцатым апостолом». Он был призван, как мы заметили, необычным образом. В отличие от иерусалимских апостолов, он не был с другими апостолами во время земного служения Иисуса. Но хотя он отличался от других апостолов в смысле образа его призвания и своим опытом, он проповедовал то же самое Евангелие. Он делает это в послании к Галатам 1: 11-23: Евангелие, которое он проповедовал, идентично Евангелию, которое проповедовали другие апостолы, не потому, что он принял его от них, а потому, что он получил его от того же воскресшего Господа Иисуса Христа, что и они.

Итак, вот кем был Павел, евреем от евреев, фарисеем из фарисеев, римским гражданином, апостолом, христианином. Но чему он посвятил жизнь после того, как начал распространять евангелие? Давайте ответим на этот вопрос.

**Служение Павла**

Что им двигало? В чем заключалось его служение? Есть три момента, которые мы сейчас рассмотрим. Он был движим евангелием – благой вестью об Иисусе Христе. Он думал о церкви - теле Иисуса Христа. Но в конечном счете он был движим Богом - славой Иисуса Христа. Давайте обо всем по порядку.

*Евангелие*

На протяжении служения Павла мы видим центральное положение Креста и Послание Евангелия. Его призвание как апостола заключалось в провозглашении Евангелия. Поэтому, будучи апостолом, он не был прежде всего пастором. Мы не видим, чтобы он оставался в одном месте более трех лет. Он руководит в церквях до тех пор, пока не увидит, что старейшины готовы сами руководить. И он не был ведущим богословом, хотя его труды составляют большую часть того, что мы знаем о Боге. Как апостол, он был прежде всего миссионером. То есть тем, кто проповедует Евангелие людям, которые его не слышали, чтобы затем могли образовываться церкви. В этом призвании миссионера, Евангелие было для него центральным во всех делах.

Это означало, что он сверял все свои методы с Евангелием. Вспомните его часто цитируемую фразу из 1 Кор. 9: «Для всех я сделался всем, чтобы спасти по крайней мере некоторых. Сие же делаю для Евангелия, чтобы быть соучастником его» (9: 22-23). ​​Евангелие никогда не меняется. И поэтому меняются методы Павла, чтобы представить Евангелие таким образом, который соответствует различным местам и культурам, в которых он проповедовал.

Поскольку Евангелие занимало центральное место в его миссии, он подчинял не только свои методы Евангелию, но даже свой собственный комфорт и благополучие. Ранее в 1 Коринфянам 9 Павел объяснил, что он отказался от всех своих прав ради Евангелия.

13 Разве не знаете, что священнодействующие питаются от святилища? что служащие жертвеннику берут долю от жертвенника? 14 Так и Господь повелел проповедующим Евангелие жить от благовествования. 15 Но я не пользовался ничем таковым. И написал это не для того, чтобы так было для меня. Ибо для меня лучше умереть, нежели чтобы кто уничтожил похвалу мою. 16 Ибо если я благовествую, то нечем мне хвалиться, потому что это необходимая [обязанность] моя, и горе мне, если не благовествую!!

И, конечно, тот факт, что он не получал прибыли от своего служения, был наименьшим неудобством для Павла. Он был в кораблекрушении. Был избит. Оставлен умирать. Был без пищи и одежды. Брошен друзьями. Сидел в тюрьме. И, наконец, был казнен. Все ради Евангелия.

Итак, Павел уделял первостепенное внимание распространению Евангелия, а не своим методам или своему комфорту. Он был движим Евангелием. Когда мы просматриваем его письма, мы видим, что, когда целостность послания Евангелия находится под угрозой, Павел становится беспощадным. Ложных учителей он называл «лютыми волками». О тех, кто проповедовал иное евангелие в Галатийских церквях, отличающееся от того евангелия, которое они приняли от Павла, пусть даже это будет ангел небесный, Павел молится о том, чтобы они были осуждены навечно. Прокляты. Он говорит, чтобы тем, кто учит тому, что для спасения требуется обрезание, подразумевая, что спасение происходит по милости Божьей ***и*** по нашим делам, следует «отрезать себе всё» . Когда коринфская церковь продолжала общаться с человеком, который спал с женой своего отца, что порочило репутацию Евангелия, Павел сказал им предать его сатане.

Павел очень ценил любовь, как мы это увидим скоро. Но он сражался, как лев, когда на карту было поставлено Евангелие. Евангелие для него было центром всего, что он делал. Поэтому письма, которые мы будем рассматривать, полны страсти, временами даже резкости, когда Евангелие находилось под угрозой. Но когда Павел описывает красоту Евангелия, эти послания поднимают нас до невероятных высот. “Ибо и мы были некогда несмысленны, непокорны, заблудшие, были рабы похотей и различных удовольствий, жили в злобе и зависти, были гнусны, ненавидели друг друга. Когда же явилась благодать и человеколюбие Спасителя нашего, Бога, Он спас нас не по делам праведности, которые бы мы сотворили, а по Своей милости.” (Титу 3:3-5a) Аминь.

Павлом двигало евангелие.

*Церковь*

Но во-вторых, Павла заботила Церковь - тело Христа. И, в частности, единство церкви. Когда мы читаем в книге Деяний, что Павел является апостолом для язычников, мы сразу же понимаем одно из последствий этого. Он сам физически понесет евангельскую весть в Римскую империю. А второе следствие появляется, когда его служение становится более зрелым. Павел - это тот, кого Господь использует для всестороннего понимания последствий Евангелия в сфере единства евреев и язычников в поместной церкви. Петр, даже после видения в Деяниях 10, не воплощает следствия Евангелия в своей жизни, для устранения разделений между евреем и язычником, и поэтому Павел упрекает его лично в Антиохии (Гал. 2: 14-16).

“Но когда я увидел, что они не прямо поступают по истине Евангельской, то сказал Петру при всех: если ты, будучи Иудеем, живешь по-язычески, а не по-иудейски, то для чего язычников принуждаешь жить по-иудейски? Мы по природе Иудеи, а не из язычников грешники; однако же, узнав, что человек оправдывается не делами закона, а только верою в Иисуса Христа, и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а не делами закона; ибо делами закона не оправдается никакая плоть.”

Павел видит, что оправдание совершается через веру, а не благодаря ритуалу или этнической принадлежности. Это означает, что все препятствия, которые существовали при Ветхом Завете, когда люди должны были приспосабливаться к народу Божьему по национальности, если они хотели получить Божьи благословения, были навсегда удалены на Кресте! Посмотрите, как Павел переходит от идеи спасения по благодати через веру прямо к устранению разделения между евреями и язычниками в Ефесянам 2: 8-18:

“Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился.

Ибо мы - Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять. Итак помните, что вы, некогда язычники по плоти, которых называли необрезанными так называемые обрезанные плотским [обрезанием], совершаемым руками, что вы были в то время без Христа, отчуждены от общества Израильского, чужды заветов обетования, не имели надежды и были безбожники в мире. А теперь во Христе Иисусе вы, бывшие некогда далеко, стали близки Кровию Христовою. Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду, упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением, дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир, и в одном теле примирить обоих с Богом посредством креста, убив вражду на нем.”

Павел понимал сердцем, что единство внутри поместной церкви является важным следствием Евангелия. Так как Евангелие для него было всем, то поместная церковь также волновала его. Это были две стороны одной медали. В конце концов, его господин, Иисус Христос сказал: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою». Поэтому эта идея любви, единства ради Евангелия, глубоко пронизывает письма Павла.

Итак, вот это двигало Павлом. Евангелие. Поместная церковь. Но что заставило его проявлять такую заботу об этом? Причина в его стремлении к Славе Божьей.

*Божья Слава*

То, что было в основе богословия Павла, что было сутью его послания, было тем же посланием от Бытия до Малахии, и от Матфея до Откровения. Богословие Павла отличается приверженностью Божьей славе. Он говорит в Послании к Римлянам 1:5

 “через Которого мы получили благодать и апостольство, чтобы во имя Его покорять вере все народы,

между которыми находитесь и вы, призванные Иисусом Христом.”

Именно слава Божья является центром внимания для Павла, так же, как и для каждого христианина. Если мы думаем об оправдании верой как о центре богословия Павла, мы упускаем из виду, что Тот, кто оправдывает более ценен, чем оправдание, которое он дает. И тогда мы упускаем из виду, что вся цель оправдания - это примирение с Богом. Итак, Бог является автором оправдания, и Бог является целью оправдания.

Или, если мы обращаем внимание только на выполнение Божьих обещаний Аврааму (что также является одной из центральных идей в размышлении Павла), тогда мы забываем, что обетования Аврааму касаются благословения от Бога - и поэтому Бог, чье оправдание нам нужно, более важен чем само оправдание.

Хотя будет верно утверждать, что распространение Евангелия было важным для Павла, суть этого Евангельского послания - это все-таки Сам Бог. Ценность Евангелия заключается в том, что это весть о том, как грешники, евреи и язычники могут примириться с Богом и жить с Ним вечно.

Христос - это точное представление Божьей славы. Спасение восхваляет Божью славу. Эсхатология - это надежда Славы. Церковь - это проявление Божьей славы. Все это все, в конечном счете, о Божьей славе.

Вот что было в центре внимания служения Павла. Евангелие и Церковь могут стать заменой самого Бога. Мы можем быть настолько увлечены «приобретением душ для царства», что это будет больше связано с нашими усилиями, а не с Божьей славой. Мы можем быть настолько увлечены жертвенным служением в поместной церкви, что внимание уделяется больше нашим собственным усилиям, а не Божьей славе. Поэтому эта последнее и самое большое стремление Павла имеет решающее значение, если мы хотим поддерживать сбалансированный и божественный взгляд, когда мы ищем великое богатство, которое есть в его посланиях.

Бог тщательно подготовил его к служению и к тому, на чем было сосредоточено это служение. Это зерно посланий, которыми мы будем питаться в течение следующих нескольких занятий. Прежде чем мы закончим, давайте посмотрим, как все это помогает нам лучше понять письма Павла с точки зрения общей перспективы.

**Что написал Павел?**

Понимание того, что Павел был прежде всего миссионером, а не пастором или богословом помогает нам понять природу писем, которые он пишет. Его беспокойство - это беспокойство миссионера о том, чтобы церкви были прочно утверждены в Евангелии. Он не описывает подробно все, что нам нужно знать об Иисусе. Он часто пишет письма, в которых он обращает свое внимание на те места, где, по его мнению, Евангелие и, следовательно, церковь, подвергатся нападкам. Его миссионерская работа была бы напрасной, если бы те, кто пришел к вере через его служение, уклонились от веры.

Поэтому его письма в первую очередь объясняют Евангелие, связывая его с тем, что наша жизнь должна рассматриваться как жизнь поместной церкви, восхваляя Бога за его славу в Евангелии и в церкви. Правильное понимание этой перспективы имеет важное значение, если мы хотим понять его письма так, как он их написал, а не превращать их в правила закона – это можно, а это нельзя.

Итак, он пишет Галатам, потому что появилось другое Евангелие. Он пишет 1 послание Коринфянам, потому что разделения подрывают Евангелие. Он пишет Ефесянам, потому что он заботится о том, чтобы Евангелие проявлялось в жизни людей. Он пишет Колоссянам, потому что Евангелие утверждается, но тем не менее остается на заднем плане и в стороне. Он пишет пастырские послания, потому что он заботится о том, чтобы Евангелие распространялось. Он пишет Филимону, потому что хочет, чтобы Евангелие преображало общественные отношения.

Мы видим в его письмах, что практические христианские наставления никогда не идут в разрез с Евангелием и истиной о том, кто такой Бог. Мы видим в Римлянах, что большая часть книги посвящена объяснению Евангелия, и только после значительного времени, проведенного в размышлении о Евангелии, Павел обращается к практическому наставлению о том, как выглядит праведная жизнь. Понимание Евангелия и евангельская вера порождает жизнь по Евангелию, а не наоборот.

Вы видите примерно ту же последовательность почти во всех его письмах. Две половинки. Евангелие, с одной стороны, и жизнь совместно с другими христианами - с другой. Описательные предложения в первой половине; побудительные глаголы во второй. Одно не имеет смысла без другого. Евангельское богословие без совместного свидетельства бесполезно. Как бесы, которые верят - и трепещут - потому что эта вера в истину не стала верой, которая проявляется в делах. И побудительные глаголы без Евангелия? Ветхий Завет, который, как пишет Павел Коринфянам, «принес смерть».

Даже такие письма, как I Коринфянам, которое известно практическими наставлениями, которые Павел дает этой церкви, он начинает с того, что говорит: “Ибо слово о кресте для погибающих юродство есть, а для нас, спасаемых, - сила Божия.” (I Кор. 1:18).

Мы должны быть осторожны, когда читаем и применяем письма Павла. Легко пропустить «доктринальные» разделы и сразу перейти к практическим советам по христианской жизни, которые дает Павел. Тем не менее, если мы таким образом читаем Новый Завет, мы пропустим все это. Задача Павла и любого другого писателя заключается не в том, чтобы предоставить новое нравственное пособие для христиан, а в том, чтобы продолжить объяснять последствия Евангелия Иисуса Христа. Как только мы отделяем Евангелие от того, что мы считаем более «практичным», мы упускаем предназначение этих книг.

Итак, когда вы читаете Ефесянам 4:29, «Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим». Наставление через призму Ефесянам 2: «И вас, мертвых по преступлениям и грехам вашим…Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, и нас, мертвых по преступлениям, оживотворил со Христом». Нам нужно следить за своей речью, не потому что тогда Бог на нас не будет сердиться; к тому же, у нас нет способности говорить совершенным образом независимо от нашей мотивации. Нет, наша речь должна все более наполнятся словами, которые доставляют благодать, по причине того, что наши сердца изменяются Божьей милостью через Христа Иисуса. Никогда не читайте письма Павла, и никакой другой книги в Библий, без этого взгляда.

Очень легко принять все эти побуждения в отношении себя и своего послушания. Но это не так. Прочитайте эти книги заново, по мере нашего изучения их в ближайшие несколько недель. «Ныне соделалась известною через Церковь начальствам и властям на небесах многоразличная премудрость Божия» (Ефесянам 3: 10), и поэтому наша жизнь как церкви находится в центре внимания Павла. Прочтите эти книги, чтобы понять последствия Евангелия в нашей жизни как сообщества.

**Заключение**

Когда мы будем рассматривать письма Павла в ближайшие недели, нам нужно иметь в виду его жизнь, служение и богословие. Мы должны задать себе определенные вопросы. Заботит ли нас Божья слава? Используем ли свое время, деньги, энергию и слова, чтобы провозглашать Божью славу во Христе? В какой степени наша жизнь и решения обусловлены всепоглощающей заботой о том, как мы можем способствовать продвижению Евангельского служения? Мы увидим, что письма Павла являются отличным ресурсом для оценки того, произошло ли смещение нашего внимания с Евангелия в качестве центра в нашей собственной жизни.

1. Ф.Ф. Брюс. *Paul, Apostle of the Heart Set Free,* 70 [↑](#footnote-ref-1)