****

**История Церкви**

**Занятие 6: Мартин Лютер и Протестантская Реформация**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

 *“…и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а не делами закона; ибо делами закона не оправдается никакая плоть.” Галатам 2:16*

I. **ВСТУПЛЕНИЕ**

В прошлый раз мы говорили о различных средневековых попытках провести реформы. Мы видели, как Папы и Императоры захватывают контроль над церковью и пытаются совершить реформы сверху вниз; и мы также видели, как монахи трудились над тем, чтобы изменить свою личную жизнь и реформировать церковь снизу-вверх.

То, что все эти попытки реформации имели в качестве общего (несмотря на разные методы) – так это убеждение, что можно исправить церковь, устранив нравственные проблемы духовенства и народа.

Мы все это видели и пробовали в нашей собственной жизни. Когда у нас проблемы, мы приступаем к ним так, как будто они могут быть решены, если только мы станем лучше; если мы только будем поступать в соответствии с нашей доброй стороной, тогда точно сможем повернуть в нужном направлении и решить все проблемы.

Мы знаем, что так не бывает. Нам нужна освящающая благодать Христа, чтобы по-настоящему измениться. Как мы увидим, именно к этому пришел Лютер.

**Нравственный упадок**

Как мы видели за последние несколько занятий, богословие средневековья было в целом довольно плохим. Как и моральное состояние папства.

* Папы начали покупать и продавать церковные должности и взимать налоги с членов церкви, то есть именно то, с чем папы раннего средневековья вели войну,
* Суеверие, и даже идолопоклонство не только были санкционированы, но и активно поощрялись церковью.
* Простые люди и духовенство поощрялось в поклонении сомнительным «реликвиям» святых, включая щепки и гвозди от Креста и даже частички костей и волос апостолов. Борода Ноя, стол, за которым проводилась Тайная вечеря, жало в плоти Павла и т. д.
* Церковные лидеры учили - и люди верили - что обладание этими реликвиями или даже просто созерцание их, наряду с покупками индульгенций может обеспечить освобождение от наказания за грех и освободить вас от пребывания в Чистилище на многие года.

**Индульгенции**

Продажа индульгенций стала центром дебатов и обсуждений, поскольку эта тема объединила в себе многие проблемы церкви в одну отвратительную практику. Так что же такое индульгенция?

Она основана на понятии Чистилища. Что такое чистилище?

* Все началось с Оригена и Климента Александрийского в 3 веке н.э. Они задали вопрос: «Как мы можем быть совершенными на небесах, если мы здесь такие грешные?»
* Они размышляли (и очень важно, что они пока просто размышляли), что, возможно, есть какое-то промежуточное место, где мы очищаемся от грехов, чтобы быть готовыми предстать в совершенном присутствии Бога.
* Как это случалось довольно часто, то, о чем размышляла ранняя церковь, средневековая церковь превратила в доктрину и учила, что Чистилище было местом, где оставшийся грех удаляется, обычно путем долгих и мучительных очищений. Вы можете прочитать *Чистилище* Данте, чтобы иметь преставление об этом.
* Люди были в ужасе от этой идеи, по понятным причинам, и хотели знать, как они могут этого избежать. После некоторого обсуждения церковь заявила, что вы можете удалить свой грех в этой жизни благодаря тяжелой работе и добрым делам. «Боже, - ответили некоторые люди, - это не очень радует, разве нет другого пути?»

* После дальнейших размышлений церковь заявила, что некоторые люди (святые) гораздо более святы, чем другие, и они имели избыток добрых дел и достоинств в своей жизни, которые могут быть переданы вам, чтобы вам не нужно было так много трудиться.
* За номинальную плату (и это действительно была номинальная плата, равная паре сотен рублей в сегодняшнем измерении, чтобы кого-то абсолютно освободить от чистилища), вы можете купить индульгенцию, которая даст возможность вам или члену семьи освободиться от этого процесса очищения.
* Самые действенные индульгенции (хотя они были действительно редкими и включали в себя экстремальные действия, такие как участие в Крестовом походе), по-видимому, считались приобретением полного спасения - это не было нормой, но они начали входить в оборот.
* Церковь быстро поняла, что это был простой и быстрый способ заработать деньги, и когда денег не хватало, как это было в начале 1500-х годов, церковь отправляла своих самых красноречивых и способных ораторов, чтобы предлагать свои услуги по всей Европе.
* Человек по имени Иоганн Тецель, пожалуй, самый успешный и печально известный торговец индульгенциями во время Лютера, подвел итог этому принципу: «Монеты звон и чудеса, душа взымает в небеса».
* Неудивительно, что продажа индульгенций принесла церкви невероятное богатство. Положительным моментом было то, что приток денег означал, что новые церковные здания (особенно собор Св. Петра в Риме) начали появляться по всей Европе, были заказаны великие произведения искусства, а образовательная деятельность бурлила, поскольку церковь спонсировала работу некоторых из величайших умов того времени, таких как художник Микеланджело и ученый Эразм. Недостаток заключался в том, что, в лучшем случае, пастухи обманывали стадо, а в худшем - они проповедовали ложное Евангелие.
* К этому времени почти все осознали необходимость реформы в церкви, но как это сделать? Снова и снова новые папы обещали изменения, но все оставалось неизменным. Они либо были разочарованы укоренившейся коррупцией, либо сами становились ее жертвами. Как мы видели в прошлый раз, неоднократные попытки заставить церковь измениться сверху вниз и снизу-вверх терпели неудачу.
* Сегодня мы рассмотрим жизнь человека, о котором мы вспоминаем, когда думаем о реформе церкви - Мартин Лютер.

II. **ГУМАНИЗМ**

Прежде чем говорить о реформах Лютера, я хочу уделить всего пару минут на разговор о том, что сделало реформы Лютера возможными – это движение, которое уже начинало отмирать во время Лютера, называемое «Гуманизм».

* Самый важный год для гуманистов (и для всех нас) - 1453. В 1453 году город Константинополь был завоеван мусульманскими армиями турок. Это было критическим событием в истории Запада по ряду причин, самое важное для нашей темы - закрытие университетов и школ в Константинополе после этого завоевания, а преподаватели собрали все свои книги и двинулись на Запад. (В реальности, они делали это в течение долгого времени, по мере усиления мусульман и ослабления Константинополя.)
* В Западной Европе греческие и латинские тексты, которые были забыты или утеряны, были вновь доступны для изучения и исследования. В сочетании с развитием книгопечатания в 1440 году эти рукописи и документы были быстро распечатаны и распространены по всей Европе.
* Первыми, кто воспользовался этим Возрождением на Западе, были гуманисты. На этом занятии мы рассмотрим ученого с большим именем - Эразма из Роттердама.
* Эразм точно был самым блестящим ученым своего времени и, безусловно, одним из самых ярких ученых всех времен. Он написал ряд книг и комментариев, большинство из которых были отличными и заслуживают вашего внимания. Лучшим из них, по общему признанию, считается «Похвала глупости», в котором Эразм высмеивает тех, кто слишком серьезно относится к самим себе.
* Итак, мы уже говорили обо всех этих церковных реформах по изменению церковь. Эразм говорил, что нужно было вернуться, и это было великим призывом Гуманизма - *ad fontes -* «к источникам». Мы должны вернуться к Писанию. Мы не можем пытаться совершить реформу сверху вниз или снизу вверх, пока инструменты, которыми мы пользуемся, - это придуманные традиции и ритуалы, которые не имеют никакого отношения к Писанию. Мы должны вернуться к оригинальным текстам и теперь мы можем сделать благодаря переселению ученых.
* Чтобы помочь этому, Эразм начинает собирать тексты и копии Библии, а в 1516 году публикует первое издание греческого Нового Завета (более поздние издания будут использованы Лютером в переводе на немецкий язык).
* Это было вкладом Эразма и гуманизма в Реформацию. Я должен отметить, что сам Эразм был немного труслив и так и не присоединился к Реформации. Вместо этого он заигрывал с некоторыми идеями Реформации и с ней самой, и был исключительно дружелюбен, особенно со Швейцарской Реформацией, о которой мы поговорим на следующей неделе.
* Но когда Эразму угрожали отлучением от католической церкви, он быстро подтвердил свою верность Церкви и провел остаток своей жизни, отчаянно сражаясь против Лютера и пытаясь спрятаться за маской юмора. Лютер сказал, что Эразм похож на Моисея, он смог привести народ Божий к границе обетованной земли, но не мог туда войти сам.

Есть какие-либо вопросы или комментарии?

III. **Мартин Лютер: Жизнь (1483-1546)**

* Лютер родился в Германии 10 ноября 1483 года, его отец сначала планировал, что Лютер пойдет в университет, чтобы стать адвокатом. С юности Лютер был глубоко религиозен. Он воспитывался церковным учением и провел большую часть своих ранних лет в смертельном страхе божественного суда и дьявола в аду. Когда ему было 22 года, он был застигнут сильной грозой и близким ударом молнии был повергнут на землю. Лютер в ужасе закричал: «Святая Анна, помоги мне! Я стану монахом!» После того, как он остался в живых, он сдержал свое слово и покинул юридическую школу, чтобы уйти в монастырь Августина в Виттенберге, Германия, и начал долгий путь к умерщвлению своего греха и пригодности для Царства Небесного.

**Лютер -монах**

* В монастыре Лютер стал «монахом из монахов», постоянно посвящающим себя самым строгим формам молитвы, поста и работы. Однако, несмотря на все его старания заслужить Божье благоволение, Лютер не мог преодолеть парализующего страха, который преследовал его всю жизнь.
* Лютер пробовал все средства, рекомендованные Церковью и его наставниками в монастыре. Он посещал мессы, почитал святых и реликвии, и даже совершил паломничество в Рим, где он поднялся по ступенькам Святой лестницы Пилата, целуя каждую ступень. Он сделал все возможное, чтобы искупить свой грех, но все было напрасно.
* Ни один из этих рецептов не помогал. Лютер также пытался совершать епитимью за свои грехи, но убедился, что никакое количество дел покаяния не может искупить вину. Кроме того, даже если бы он мог принести покаяние и искупить вину за все грехи в своем разуме, оставалось бесчисленное множество грехов, о которых он мог не знать. Лютер был убежден, что Бог был страшным судьей, который только и ждал, чтобы проклясть его. Его наставник советовал ему найти утешение Христово, но даже Христос казался ему слишком страшным, чтобы наслаждаться им.
* Лютер обнаружил, что грех не может быть побежден монашеством и жизнью в соответствии с правилами, установленными церковью. Примерно в это же время он жалел, что «был создан человеком». Таким глубоким было его отчаяние в связи со своим грехом.
* Будучи монахом с особенно чувствительной совестью, Лютер сам создавал всевозможные проблемы. Он приставал как к своим наставникам, так и к своим собратьям-монахам с непрекращающимися исповеданиями в грехах. Один из священников, которого он посещал регулярно, был вне себя от того, что Лютер приходил к нему, чтобы исповедаться, потом уходил, потом возвращался через несколько секунд с другим маленьким злом, и в конце концов он сказал: «Послушайте, брат Мартин, если вы так часто исповедуетесь, почему бы вам не сделать что-то действительно достойное покаяния? Убейте свою мать или отца! Совершите блудодеяние! Прекратите приходить сюда с вашими домыслами и придуманными грехами».
* Наконец, церковь сделала то, что каждая бюрократия делает с надоедливыми людьми, от которых она не может избавиться - она повысила его в должности.

**Лютер - профессор**

* Священник-наставник Лютера мудро посоветовал ему стать преподавателем по Библии в университете, и Лютер взялся за эту работу с рвением. Его первым проектом было преподавание по книге Псалмов.
* Он делал это систематически, проходя их по порядку. Когда он дошел до Псалма 21, он был ошеломлен утверждением: «Боже мой, Боже мой, для чего ты оставил меня?» Лютер понял это как возглас Иисуса на кресте, но не понял, как это возможно? Как Христос может быть оставлен? Совершенный, праведный судья? Это должно быть позволено только грешнику! Почему он исходит от совершенного Сына Божьего?
* После интенсивного изучения посланий к Римлянам и Галатам и работ Августина Лютер был поражен тем, что Бог сделал безгрешного грехом за нас; что Христос принял наш грех на себя, а Бог поступил с ним так, будто это был его грех!
* Осознание того, что Бог посылает Христа вместо нас нести наказание смерти, которое заслужили мы, потрясло Лютера до глубины души. Подверженный страху и истязаниям вины, молодой монах теперь испытывал глубокое чувство прощения от Бога и незаслуженной благодати, а не необходимости заслужить спасение.
* Понимание того, что спасение исходило не от дел покаяния, а от веры в распятого спасителя, еще более углублялось по мере изучения Лютером Нового Завета и отцов церкви.
* Следует подчеркнуть, что Лютер и другие реформаторы не считали себя новаторами, которые разрабатывают новое направление богословия. Они лишь пытались вернуть Церковь к ее корням, к богословию ранних отцов церкви, таких как Августин и, в особенности, к Библии.

**Лютер - Реформатор**

* Лютер только позже постигнет, насколько радикально было это заявление Евангелия относительно распространенного в те дни учения.
* Теперь он столкнулся с непосредственной задачей попытаться примирить свое понимание спасения как свободного дара Божьей благодати с тем, что церковь продавала индульгенции. Ситуация с индульгенциями только ухудшалась.
* Папа Лев Х, будучи коррумпированным и испорченным, как и многие его предшественники, хотел построить роскошный новый храм в честь Святого Петра, и распорядился о новом витке продажи индульгенций, чтобы оплатить строительство. 31 октября 1517 года Лютер прибил 95 тезисов к двери церкви в Виттенберге.
* Эти «95 тезисов», как из стали называть, сделали два важных заявления. Во-первых, если папа действительно имеет такой контроль над чистилищем и может сократить срок пребывания через индульгенции, то почему бы ему не освободить всех от этого ужасного места?
* Во-вторых, что более важно, Лютер считал, что сожаление о грехах - это не плохо, и не следует пытаться его избежать покупкой индульгенций или посещением святынь. На самом деле именно такое сокрушение приводит к покаянию и упованию на Христа.
* 95 тезисов вызвали незамедлительный и драматический ответ. Вся Германия была охвачена полемикой. Лютер узнал, что его умозаключения были взяты другими учеными (гуманистам особенно нравилось это обсуждение), которые разделяли и его озабоченность по поводу коррупции церкви, и его близость к оригинальным исходным текстам, в данном случае Библии.
* С помощью печатного станка 95 тезисов Лютера были распространены по всей Германии, и один экземпляр даже пробрался в палату Папы Льва X.
* В 1518 году Лютера вызвали, чтобы предстать перед рейхстагом в городе Аугсбург, чтобы ответить на обвинения в ереси. Лютер не захотел отрекаться от своих убеждений и заявил, что папа и церковные соборы могут ошибаться.

* В 1520 году Лютер опубликовал серию книг и трактатов, с нападками на папу и разъяснениями своей позиции. Самая зажигательная и подробная из них была озаглавлена «*Вавилонское пленение Церкви*». В ней Лютер утверждал, что папство стало царством Вавилона, которое втянуло церковь в плен, подобно тому как сыны Израиля были изгнаны в Вавилон столетия назад.
* Он также утверждал, что только крещение и причастие являются истинными церковными установлениями, предписанными Христом в Новом Завете, и отвергал другие пять таинств, которые практиковались в Римско-католической церкви (миропомазание, исповедь, брак, рукоположение и отпевание) в качестве установлений. Он рассматривал их как суеверия, управляемые коррумпированной церковью, которая утверждала, что только ее обряды доставляют благодать и посредничают между Богом и человеком.
* Лютер отметил, что эффективность таинств зависит не от церкви, преподающей их, а от веры того, кто их принимает. Другими словами, причастие является истинным только если человек, принимающий его, действительно верит во Христа, а не потому что сами элементы были таинственным образом преобразованы священником. Церковные установления были Божьим даром Его народу, а не магическими силами, контролируемыми коррумпированными церковными властями.
* Это было самым серьезным вызовом, с которым когда-либо сталкивался средневековый католицизм. Он воевал с исламом за земли и конфликтовал с европейскими императорами по поводу взаимоотношений между светской и церковной властью, но теперь отвергалась сама суть церковной власти. Если церковь не могла контролировать использование Божьей благодати через свои таинства, как люди могут доверять ей или продолжать ее поддерживать?
* Неудивительно, что «Вавилонское пленение» привлекло внимание взволнованного Папы Льва X, который выпустил Буллу или мандат Exsurge Domine. Декларация началась с цитаты из Псалмов: «Восстань, о Господи, и защити дело твое! Дикий вепрь ворвался в твой виноградник!» Мандат давал Лютеру шестьдесят дней, чтобы покориться Папе. В последний день Лютер отпраздновал истечение срока сжиганием ряда сочинений, которые поддерживали папские заявления.

* Как мы видели много раз в прошлом, Император Священной Римской империи попытался вмешаться в конфликт. Карл V, который станет самым могущественным монархом среди всех римских императоров, вызвал Лютера, чтобы тот предстал перед рейхстагом в Вормсе 17 апреля 1521 года.
* По прибытии Лютеру представили стопку его книг и приказали отречься от них. Прежде чем Лютер смог ответить, император остановил ход собрания и потребовал, чтобы книги были проверены, их было так много, что он не поверил, что один человек мог написать их все! Лютер сказал: «Мне необходимо подумать об этом».

* Ему дали день, после чего он ответил суду, что не может отречься, потому что на столе было три набора книг, один набор содержал книги, с полезностью которых были согласны все, включая Католическую церковь, и поэтому он не мог отречься от них, не осудив себя.
* В другом - набор книг, в которых он был излишне суров к своим противникам, и он с радостью отрекается от подобной резкости, но не от самих мыслей. И третий набор, осуждающий злые деяния того времени, от которых он также не мог с чистой совестью отречься. Прокурор (совершенно справедливо, я думаю) обвинил Лютера в увиливании и потребовал прямого ответа. Лютер ответил:

Поскольку Ваше величество и вы, государи, желаете услышать простой ответ, я отвечу прямо и просто. Если я не буду убеждён свидетельствами Священного Писания и ясными доводами разума — ибо я не признаю авторитета ни пап, ни соборов, поскольку они противоречат друг другу, — совесть моя Словом Божьим связана. Я не могу и не хочу ни от чего отрекаться, потому что нехорошо и небезопасно поступать против совести. Бог да поможет мне. Аминь.

* Как сказал один ученый, «с этими словами родился протестантизм». И он родился на основе Библии как высшей и окончательной власти.
* Учение Лютера было осуждено, но ему дали сорок дней, чтобы вернуться домой. После этого любой мог передать его властям для сожжения. Без ведома Лютера, Фридрих Мудрый, планировал защитить Лютера. По дороге домой Лютер был похищен людьми Фредерика и доставлен в замок в Вартбурге, чтобы тот провел следующий год в укрытии.
* Несмотря на то, что он находился в депрессии, Лютер был необычайно плодовитым в тот период. Во время пребывания в Вартбурге он написал много значительных работ, в том числе немецкий перевод Библии, который по сей день отмечается за свою точность и элегантность.
* В это время Лютер также подвергся серьезным психологическим и духовным нападкам, снова и снова сталкиваясь со своей совестью: «Ты действительно единственный, кто разумеет? Кто ты такой, чтобы противостоять таким мудрым людям?» И, конечно же, духовные нападки его собственного греха. Отказавшись от всех принятых Церковью средств для защиты от греха, Лютеру не оставалось ничего, как только полагаться на одного лишь Христа.
* Это, как он считал, сделало его открытым для интенсивных духовных атак, включая видения, которые, по его мнению, были от дьявола, греховных мук совести и для голосов, которые давили на него в самые слабые моменты, пока, наконец, в отчаянии он не запустил своей чернильницей в то место, откуда ему казалось исходили голоса и заявил, что он прощен кровью Христа. Вы можете увидеть это чернильное пятно в Вартбурге, хотя, конечно, за последние 500 лет его скорее всего немного освежали.
* Вернувшись в Виттенберг, последователи Лютера провели конкретные реформы церкви, основанные на учении Лютера. В Рождество 1521 года, один из этих служителей провел мессу по-новому – в обычной одежде, без упоминания о жертве и на немецком языке. Впервые в своей жизни люди услышали на своем языке слова «Сие есть тело мое!» На этой мессе хлеб раздавали людям, вместо того, чтобы класть его на язык. В Виттенберге священники и монахи начали вступать в брак, и сам Лютер последовал этому примеру в 1525 году и, как подобает бывшему монаху, женился на Катрине, бывшей монахине.
* С 1517 по 1525 год, по словам одного ученого, Лютер был «и самым уважаемым, и самым ненавистным человеком в Европе». В течение следующих двух десятилетий, пока он не умер в 1546 году, Лютер жил скромно, служил пастором и много писал -очерки и проповеди, и даже гимны.
* Он участвовал в многочисленных богословских дебатах с ведущими мыслителями того времени. Он, к примеру, продолжил дискуссию с Эразмом о природе человеческой свободы и последствиях нашего греха на нашу способность самостоятельно выбирать Бога. Эти эссе были собраны в чудесной книге «О рабстве воли», которая все еще периодически издается.
* Позднее он написал несколько особенно жестких и досадных работ, осудив евреев и призвав выгнать их из страны. Хотя Лютер был расстроен сообщениями о том, что евреи убеждали христиан отказаться от веры, его слова, тем не менее, оставили горький привкус там, где антисемитизм оставил трагический след.

* Между тем, богословские принципы Реформации быстро распространились по Европе, и в ближайшие две недели мы рассмотрим их действие в Швейцарии и Англии.

IV. **Лютер: Доктрина**

* Чему же учил этот человек, что вызвало столько неприятностей в его жизни? Вкратце, я приведу четыре доктрины, которые сводили с ума католиков (и практически всех остальных). Если вы захотите узнать подробнее об этом, я включил ссылки на литературу на обратной стороне ваших распечаток.

a) Оправдание только верой: если мы видим, что даже наши лучшие дела действительно греховны, то мы не можем положиться на них в деле спасения. Каковы же тогда средства, с помощью которых Евангелие входит в нашу жизнь? Лютер ответил на этот вопрос в своем исследовании послания к Римлянам 1: «Праведный верою жив будет». Там Лютер нашел свой ответ, способ, которым Бог принимает наш грех и пригвождает его к кресту, и принимая праведность Христа, применяет его к нам по вере, и только верой. Лютер называет это «сладостным обменом», и также называет оправдание только верой - «обобщением всей христианской доктрины, на котором церковь стоит или падает».

Лютер был настолько убежден в этом, что в своем переводе Библии на немецкий язык он добавил одно слове к стиху, чтобы он читался: «Праведник только верой жив будет», что является теологически точным, но ужасным поступком по отношению к Слову Божьему ... Итак, праведные живут верой и только верой. Что это значит для нашей практической жизни? Когда мы освобождаемся от бремени закона, как с точки зрения его осуждения, так и с точки зрения его требований к нашей жизни, чтобы сделать нас добродетельными, как нам тогда жить? Ответ Лютера был: как хотим, только если не грешим.

б) Богословие Славы / Богословие Креста: Галатам 2:16 заканчивается утверждением: «делами закона не оправдывается никакая плоть». Вы когда-нибудь думали о том, что это значит? Павел здесь говорит НЕ о грехе, он говорит о том, что мы обычно называем добродетелью! Когда Лютер читал этот стих и подобные ему, это всегда смущало его, потому что Павел говорит, что наши даже самые сильные усилия стать добрыми не могут спасти нас. Лютер указывал на то, что спасение - это не совокупность того, что Христос сделал на кресте, заплатив за наши грехи, и *наших* добрых дел (либо то, что мы делали, как например благотворительность, либо то, чего мы не сделали, как тот факт, что мы никого не убили). Спасение - это не соединение работы Христа и самого лучшего в нас самих.

* Вместо этого Лютер утверждал, что все наше лучшее по-прежнему полно греха. Библия заповедует нам любить Бога и нашего ближнего, а затем говорит нам, что наши самые лучшие попытки проявить любовь являются греховными.
* Конечно, это ужасно оскорбительно для нас, как людей, нам не нравится, когда нам говорят, что мы грешники, хотя мы знаем, что грешим, и нам *точно* не нравится, когда нам говорят, что мы грешники, когда мы думаем, что мы «делаем что-то хорошее». По словам Лютера, так происходит потому, что мы по сути являемся богословами славы, т.е. людьми, которые заботятся о своей собственной праведности, какой бы малой эта праведность ни была. Мы готовы до могилы защищать эту неотъемлемую искру добра, на которой как мы думаем, покоится наше спасение.
* В противовес этому богословию славы Лютер выдвигал богословие креста. Спасение приходит, когда вы признаете, что абсолютно все, чем вы являетесь, недостаточно и греховно, и должно быть прибито ко кресту, включая греховные дела и ваши наилучшие дела добродетели, а их место должна занять праведность Христа.
* Лютер очень долго искал пример, чтобы объяснить это, пока однажды, когда он был в башне замка Вартбург, он не посмотрел в окно на заснеженное поле (во всяком случае так говорят), и его посетило вдохновение, и с тех пор он с радостью описывал христианское Евангелие сравнивая нас с грудами конского навоза (опять же, не его слова), а Евангелие с чистым снегом, который укрывает нас по милости Бога.
* Вопрос в том, как это Евангелие может стать частью нас? Если мы не можем заработать его добрыми делами, как оно может стать нашим? Это была вторая доктрина:

в) Свобода верующего: если Христос действительно раз и навсегда выполнил все необходимое для спасения, если наш грех оплачен и закон полностью соблюден, что нам делать дальше? Ответ Лютера – если только вы не грешите, вы можете делать все, что вам нравится. Это был его отсыл к Августину: «Любите Бога и делайте, что хотите». Например, если мы, как церковь, зададим вопрос: «Должен ли у нас быть орга́н в нашей церкви или нет?» Лютер сказал бы «Поскольку Библия не устанавливает никаких законов по этой теме, у нас он может быть, или не быть, в зависимости от того, что мы хотим» (Лютер, между прочим, был великим сторонником органной музыки, как вы, вероятно, можете заключить по гимну «*Наш Бог – крепкая Башня*»). Мы свободны, благодаря Евангелию, радоваться не потому, что мы прекрасные люди, а благодаря кресту.

* Вопросы о доктринах Лютера? Понятно, что мы могли бы продолжать говорить о библейской интерпретации, проповеди, церковных установлениях и т. д. Но из-за времени давайте перейдем к следующему пункту:

**V. Лютеранство:**

* После смерти Мартина Лютера в 1546 году несколько людей возглавили Лютеранскую церковь, в том числе Филипп Меланхтон, Андреас Озиандер и Мартин Буцер (хотя Буцер больше склонялся в реформатскую и даже англиканскую сторону). Никто из них не имел такого же уровня влияния, но некоторые (особенно Меланхтон) также блистали интеллектом и даже более хорошим темпераментом.
* Лютер хотел, чтобы его последователей называли не лютеранами, а только христианами. Он сказал: «Первое, о чем я прошу, это чтобы люди не использовали мое имя, они не должны называть себя лютеранами, но христианами. Что такое Лютер? Это не мое учение. И я не был распят ни за кого. Как я, бедный вонючий мешок с червями, дошел до того, что люди называют детей Христа моим нечестивым именем?»
* В 1580 году была составлена Книга Согласия, которая дает определение лютеранству и с ней были согласны большинство лютеран, хотя с того момента, они разделились по другим вопросам.
* С 1618 по 1648 год Европа была втянута в одну из страшнейших войн, не в последнюю очередь из-за которой было невероятно сложно понять, что творится. Формально, это была война между протестантами и католиками, в основном в Германии, из-за вопроса, кто имеет религиозный контроль в континентальной Европе.
* На самом деле, она имела также экономические, политические и моральные причины. Первым результатом войны было полное опустошение и депопуляция центральной Германии и осознание того, что разрыв между протестантами и католиками не будет решен силой оружия.
* Еще одним результатом этой войны было то, что лютеранство не было доминирующей деноминацией протестантов, ибо большая часть их энергии была потрачена на борьбу и почти ничего не тратилось на миссии или богословское развитие. Это означало, что англиканцы, реформаты и новое ответвление, называемое пуританами, продвинулись вперед как с точки зрения численности, так и с точки зрения богословия.
* Лютеранство совершило свое продвижение лишь дважды в своей истории (опять же, в основном из-за 30-летней войны). Первый раз - на север, в Скандинавию в конце 1500-х годов. Это было очень удачно для лютеран, потому что это означало, что, когда началась 30-летняя война, шведы выступали на стороне протестантов под руководством одного из величайших когда-либо живших военных и политических умов - Густава Адольфа, который изобрел современный способ ведения войны (который позднее будет скопирован Оливером Кромвелем в Англии) и который по всем признакам был по-настоящему преданным христианином.
* Второй раз это произошло на волне иммиграции из Германии в Соединенные Штаты в начале 18-го века непосредственно перед Великим пробуждением, а это означает, что сегодня в Америке живет огромное количество лютеран, по крайней мере, по сравнению с большинством других стран.

Вопросы?

[[1]](https://docs.google.com/Doc?docid=0Acse4MiZ7kNWZHpqeDNmaF8yMjNnaG1mMzhmNw&hl=en#_ftnref1) Роланд Бейнтон, Реформация шестнадцатого века (Бостон: Маяк Пресс 1952), 17.

[2] Цитируется в Justo Gonzalez, The Story of Christianity, vol. 1 (Сан-Франциско: Харпер Сан-Франциско, 1984), 373.

[3] Роланд Бейнтон, Вот я: Жизнь Мартина Лютера (Нью-Йорк: Пингвин 1995), 53.

[4] Марк Нолл, Точка зрения: решающие моменты в истории христианства (Гранд-Рапидс, Мичиган: Бейкер-Книги 1997), 154.

[5] Цитируется в Noll, 167.

[6] Байнтон, 302.