

История Церкви

Занятие 5: Конец Средневековья

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

**Вступление**

* По общему мнению, Средневековье было поистине ужасным периодом времени
* Но чем больше мы изучаем этот период, то понимаем, насколько разнообразным было богословие, и насколько важную роль сыграли многие люди и события этого времени.
* Мы коснулись этого вкратце на прошлой неделе и увидели, что состояние политических дел в Европе и большей части остального западного мира во многом определило историю церкви.
* В течение столетий с 950 по 1500 г. происходили страшные конфликты между императором и папой, между церковными лидерами и политическими властями.
* Это важно отметить, потому что церковь, как институт, выступит вперед, чтобы заполнить политическую пустоту.
* Этот период времени поучителен для нас, поскольку мы по сей день пытаемся понять и установить связь между земными властями и небесной властью.
* Он также важен, поскольку мы видим разрушительные последствия того, что происходит, когда церковь отходит от Божьего Слова.

**Корни конфликтов, Семена обновления**

**Разрастание и Распад**

* Как я упоминал на прошлой неделе, Карл Великий объединил большую часть Западной Европы. Однако почти сразу после этого, новая волна вторжений начала наводнять континент в 800-х и 900-х годах - викинги с севера (включая данов, самых жестоких воинов того времени), мусульман с юга и венгров с Востока. Со временем империя Карла Великого распалась на множество небольших королевств, контролируемых местными баронами и дворянами.
* Обычные люди стали искать защиты не у императора, а у своих более близких к ним и вполне способных местных лордов, которые перетягивали власть у императорской короны.

**Разрастание**

* В течение этих двух столетий христианская вера распространялась географически быстрее, чем это происходило раньше и будет происходить в течение нескольких последующих столетий.
* Подобно тому, как варварские захватчики Рима приняли христианскую религию на своих новых землях несколько столетий назад, так и теперь миссионеры начали проповедовать в тех странах, из которых пришли захватчики, чтобы разорять Европу. За короткое время почти вся Скандинавия - Дания, Норвегия и большая часть Швеции - приняла христианскую веру.
* Христианство также добилось больших успехов в Исландии, России и Венгрии, даже мусульманское племя в Месопотамии признало христианскую веру.

**Феодализм и наделение властью**

* Церковь была не очень хорошо организована структурно с конца IX века до начала 10 века. С течением времени феодальная система [отсутствие сильного центрального правительства; король владел всей землей; отдавал в аренду часть земель местным лордам, которые сдавали их в аренду дворянам и т. д. крестьянам], захватила и религиозную власть.
* Церковь была как бы встроена в феодальную систему. Например, монастырь мог владеть землей, а те, кто выращивал землю, платили не местному лорду, а монастырю.
* Отдельные представители церкви, такие как епископы, сами иногда становились богатыми помещиками. Религиозные назначения утверждались лордами, так же как они предоставляли права владеть землей или работать на ней.

* Старый вопрос об отношениях власти государства и церкви вновь встал на повестку дня, и конфронтация была неизбежной, поскольку папа не собирался позволять местным воякам решать, кто должен служить пастве. Эта конфронтация стала известной как «борьба за инвеституру».
* При «инвеституре» король, барон или знатный человек предоставляли или «инвестировали» часть земли священнику или епископу, чтобы предоставить этому лидеру церкви положение для религиозной власти.
* Таким образом, в то время как многие клирики приобрели большое состояние за счет всех этих земель и имущества, они также потеряли свою власть в качестве независимых Божьих служителей. [Пример: конгресс или мэр города назначает вас пастором церкви и дает вам всю церковную собственность]
* Тем временем лорды заявили о своем праве назначать епископов на своих землях, и даже низшие дворяне узурпировали власть назначения приходских священников в пределах своих владений. Эта практика вызвала множество проблем: политические лидеры часто выбирали духовенство, основываясь больше на циничной целесообразности, чем на духовной целостности.
* Более распространенной была «симония» - продажа церковных должностей. Термин «симония» происходит от Симона волхва из Деяний, который думал, что может купить силу Евангелия у Петра.

**Столкновение Миров - Папство и Империя**

**Императоры и Папы**

* В течение 10-го и 11-го столетий между императорами Священной Римской империи и церковными лидерами происходила ожесточенная борьба, за то, у кого из них была власть назначать пап.
* В течение десятилетий папы и «анти-папы» назначались и свергались с ошеломляющей частотой, и все они, иногда целых трое за раз, претендовали на то, чтобы быть законным преемником престола Петра. Властные папы раннего средневековья к этому времени уступили место слабым папам, которые практически были марионетками в руках влиятельных римских семей.
* [Пример: Бенедикт IX - развратный нечестивец, который стал папой в возрасте 12 лет в 1032 году и затем оставил пост, продав папство своему деду (которого он впоследствии сверг).

**Генрих III и Лев IX**

* Посреди этого кризиса Генрих III (1039-1056) стал императором Священной Римской империи и решил положить конец папскому перетягиванию каната власти в Риме. В 1049 году он созвал в Германии синод и силой заставил уйти в отставку (отстранение) всех трех соперничающих между собой пап и организовал выборы Льва X на папский престол.
* Лев уже хорошо разбирался в размышлениях тех, кто хотел реформировать папство и вывести его из-под власти князей, поэтому вместо того, чтобы немедленно приступить к его работе после избрания,
* Лев не спеша отправился после Синода в Германии в Рим, одетый как нищий, отказываясь от вступления в должность, пока его избрание не было подтверждено духовенством и жителями Рима. Лев был одним из многих реформаторов, которые отказались позволить папству быть делом рук Императора.
* После смерти Генриха (III) в 1059 году новый папа по имени Николай II (1058-1061) издал «Папский указ о выборах», в котором утверждалось, что отныне кардиналы, избранная группа епископов, которая назначалась папой, а не императорами, будет выбирать на должность папы римского. [ПРИМЕЧАНИЕ: вступило в действие после 4-го Латеранского собора (1179 г.)].

**Папа Григорий VII (1073-1085) и Генрих IV**

* Действия Николая было продиктованы не его вдохновением, потому что он ни в коем случае не был выдающимся интеллектуальным или духовным лидером, а архидиаконом в Римской церкви по имени Гильдебранд. Гильдебранд имел большое влияние в Риме на протяжении правления более чем одного папы и продвигал реформы с ревностным усердием.
* В 1073 году, после смерти правящего папы, Гильдебранда буквально вынесли из своего дома и доставили в центр Рима, где кардиналы быстро провели формальные выборы, чтобы выбрать диакона на должность папы. Гильдебранд получил титул Григория VII.
* В течение своего двенадцатилетнего пребывания в должности папы, Григорий VII сделал папскую власть непревзойденной, он стремился спасти папство от положения унизительного прислуживания, в котором оно находилось при военачальниках в Италии, чего он и добился, провозгласив права и достоинства папы более решительно, чем кто-либо до него.
* Папский указ 1075 года говорил, что никто не может судить папу, что один только папа может назначать и снимать епископов, что он может смещать царей и императоров, это правило распространяется на земных правителей, которые должны целовать его ноги, когда они приближаются к нему и что все папы (включая самого себя, естественно) автоматически причислялись к святым!
* Заявления Григория также были своего рода объявлением войны против практики инвеституры. В том же году, после выпуска указа, папа сместил и отлучил не кого-то бы то ни было, а самого императора Священной Римской империи Генриха IV за попытку отменить папский выбор епископа Милана.
* Генрих ответил тем, что отстранил папу и предложил, чтобы тот был проклят. Григорий обеспечил себе преданность многих лордов, и император был вынужден посетить его с позором в 1076 году – он заставил того стоять босиком на снегу в течение трех дней, прежде чем ему позволили зайти внутрь, чтобы поцеловать папскую ногу.
* Никогда раньше папа не поднимался так высоко в сравнении со светским правителем, и, хотя этот великий папа умер в изгнании в 1085 году, по-видимому, побежденным человеком, этот момент оставался предметом большой гордости для пап на долгие годы.

**Иннокентий III (1198-1216)**

* После смерти Григория VII несколько влиятельных пап вставали на эту должность и в 12 и 13 веках папство достигло вершины власти. «Величайшим» из них и, возможно, самым могущественным из всех пап, был Иннокентий III, который правил с 1198 по 1216 год.
* Иннокентий еще больше укрепил притязания папы на абсолютную духовную власть. Он заявил, что «преемник Петра является викарием Христа ... он был установлен как посредник между Богом и человеком, ниже Бога, но выше человека; меньше, чем Бог, но больше, чем человек; который будет судить всех и не судим никем».
* Иннокентий позволил царям иметь определенные функции, но они получали власть от руки папы римского. Подобно тому как луна лишь отражала свет солнца, так и королевская власть брала свое достоинство и великолепие от понтифика. Одаренный дипломат и политик, он часто стравливал европейских лидеров друг с другом и приобретал тем самым все больше и больше Папской власти. Иннокентий использовал свою власть, чтобы заставить короля Франции принять жену, с которой тот развелся, наложив на всю Францию ​​«интердикт» (который запрещал всему народу участвовать в мессе), до тех пор пока напуганные люди не убедили своего короля раскаяться.

**Принимали ли люди спасение во время средневековья?**

* Все эти грязные подробности о папстве и других вещах, о которых мы говорили на прошлой неделе, ставят вопрос о спасении людей в средние века. Неужели Бог покинул церковь на сотни лет?
* Из Слова Божьего мы знаем, что Евангелие всегда будет продвигаться в этом мире (Мф. 24:14 - Евангелие будет проповедовано всем народам, тогда придет конец). Исаия 59:1 - рука Господа не сократилась, чтобы спасать. Во время правления Ахава и Иезавели было семь тысяч человек, которые твердо стояли против поклонения Ваалу (1 Цар. 19:18).
* Мы знаем, что Бог всегда хранит народ для Себя на протяжении всей истории. Поэтому мы должны признать, что в то время также были искупленные верующие во Христе.
* Только потому, что у нас нет четких доказательств большого числа христиан, это не значит, что не было, к примеру, отдельных монахов и монахинь, которые правильно разумели Евангелие и жили по нему. Мы увидим некоторых из этих людей позже.
* Также мы говорили в основном о Европе, но христианство также продолжало существовать в гонимых общинах на Ближнем Востоке – возможно и там были верные христиане.
* В конечном счете, это повод для нас уповать на Бога в том, как он управляет историей. Даже если Он, по нашему мнению, не делает все так, как нам было бы понятно, мы все равно доверяем тому, что он делает.
* Это также напоминает нам, что происходит с людьми, незнакомыми с Библиями - мы отходим от понимания того, что означает принятие Богом, - покаяние в грехах, вера в жертву, которую Христос совершил за нас, телесное воскресение, и обновленная и святая жизнь, которая отражает истинное преобразование и является его доказательством.

**Крестовые походы**

* Необходимо кратко обсудить «Крестовые походы». Трудно пройти мимо этих событий; они были основными событиями, которые повлияли на целые поколения людей.
* В 1009 году халиф Фатимид аль-Хаким, который в это время контролировал Иерусалим, приказал уничтожить Святые места. Впоследствии они были восстановлены, но христиане, которые совершали паломничество в Иерусалим, подвергались все более и более суровому обращению. В 1070 году турки- сельджуки отвоевали Иерусалим у Фатимидов, но они не лучше предшественников относились к христианам.
* Реакция христиан последовала в 1095 году. Папа Урбан II заявил, что мусульманское господство на Ближнем Востоке должно быть прекращено. Урбан призывает взять оружие на соборе во французском Клермоне:

«Я, или, вернее, Господь, умоляю вас, как глашатаев Христа, объявить повсюду и призвать людей любого ранга: пехотинцев и рыцарей, бедных и богатых - немедленно оказать помощь этим христианам и уничтожить эту мерзкую расу из земли наших друзей. Я говорю это тем, кто присутствует, это относится и ко всем тем, кто отсутствует. Более того, Христос повелевает это».

* На следующий год войска устремились на восток и к 1098 году Эдеса, Антиохия и Иерусалим были захвачены и оказались под властью христиан. В течение примерно 60 лет после этого «Первого крестового похода» были предприняты разные попытки как западными, так и восточными христианами, сохранить Палестину и некоторые из прилегающих районов от мусульманских войск.
* В один из печально известных периодов истории был предпринят «Четвертый крестовый поход» по приказу Папы Иннокентия III (мы говорили о нем ранее). Стремясь поразить Салах ад-Дина, мусульманского лидера, которого все боялись и уважали, в самое сердце, европейские крестоносцы должны были отправиться в Египет. Однако этот крестовый поход так и не дошел до мусульманского Ближнего Востока. Вместо этого крестоносцы атаковали Константинополь, захватили его, уничтожили его население и поставили католического царя.
* Константинополь был столицей Византийской империи, и поэтому местные христиане, похоже, не противостояли ему на уровне цивилизаций (как в случае с мусульманскими вторжениями). Хотя католическое правление городом продолжалось всего пятьдесят лет, а византийское правление позднее было восстановлено, весь этот инцидент стал, возможно, решающим в истории ухудшения отношений между западной и восточной церквями.

**Дальнейшие крестовые походы**

* Последовало еще несколько крестовых походов, но с меньшим успехом. Императору Священной Римской империи удалось завладеть Иерусалимом в 1229 году путем переговоров, но он снова попал к мусульманам в 1244 году и оставался в их распоряжении до 20-го века. В целом, крестовые походы не смогли достичь своих целей.
* Однако сама позиция крестовых походов глубоко укоренилась в умах европейцев. Крестовые походы были начаты против мусульман на Перинейском полуострове, против еретических сект и даже против других христиан, которых Папа считал враждебными.
* Иннокентий также учредил инквизицию, которая представляла собой крестовый поход, обращенный против христианского мира. Он уполномочил церковные власти «исследовать» ортодоксию на тему подозрительных еретиков и принимать принудительные и зачастую жесткие меры, в том числе пытки и казни, против любого, кто не мог доказать свою невиновность.
* Инквизиция проводилась непоследовательно и местами, зачастую в зависимости от прихотей правителя и региона; её наиболее известным проявлением была испанская инквизиция конца 15 века. Крестовые походы оставили и другое наследие, к примеру, дальнейшее усиление власти папства. Они также принесли ожидаемый результат внедрения западного христианского мира в мусульманское образование, которое, в свою очередь, возродило аристотелевскую философию и глубоко повлияла на таких мыслителей, как Фома Аквинский.

**Христиане и крестовые походы сегодня**

Как мы, являясь христианами, относимся к крестовым походам сегодня? В конце концов, их часто упоминают нехристиане как любимый пример, доказывающий предполагаемое лицемерие и притязания христианства. Мы должны помнить о нескольких моментах:

(а) Во-первых, крестовые походы вряд ли оставили кого-либо невиновным, будь это христиане или мусульмане.

(б) Во-вторых, так как мы понимаем, что природа человека греховна, мы не должны удивляться неправильным или даже злым поступкам, которые иногда совершаются во имя нашей веры.

Наша идентичность коренится во Христе, а не в прошлых действиях других христиан.

(в) В-третьих, мы должны смотреть на Крестовые походы в контексте многих других проблем, поразивших Средневековую Церковь: коррупция, беспорядок в отношениях церкви и государства, игры средневековой политической власти и, особенно, неясность в отношении нашего спасения - не нашими усилиями, независимо от того, насколько усердными бы они не были, но по Божьей благодати.

 **Соборы**

* Монашеские движения и влиятельные папы не были единственным средством формирования церкви в средние века. Многие люди вспоминали время, о котором мы говорили несколько недель назад, когда великие проблемы той эпохи были урегулированы путем проведения соборов. Это называется «соборностью». Были попытки использовать это даже в раннем средневековье. Например, когда Второй собор в Никее в 787 году признал, что приемлемо использование изображений в богослужении, Карл Великий созвал совет во Франкфурте, который осудил это решение.

Два наиболее известных собора того времени:

* + - * 1. Четвертый латеранский собор (1215). Состоявшийся на Латеранском холме в Риме, этот Совет первоначально был призван реформировать церковь (опять же, как исправить проблемы церкви) и в конечном итоге объявил в качестве догмы несколько положений, которые обсуждались в средние века, включая доктрину пресуществления.
				2. Констанцский Собор: В начале 1400-х годов снова три человека заявляют права на титул законного папы римского, и, снова, Император Священной Римской империи вмешивается, отстраняет всех троих (так что мы видим, что баланс снова склонился в пользу Императора) и созывает собор, чтобы разобраться в проблеме и выбрать нового папу. Констанцский Собор не только выбирает нового папу (Мартина V), но также заявляет, что соборы имеют наивысший духовный авторитет в христианском мире и что новый собор должен проводиться, по крайней мере, каждые десять лет (каждые пять, если это возможно), чтобы разбираться с проблемами в церкви. Собор также «разбирается» с еретиком по имени Ян Гус, с которым мы встретимся через минуту (или на следующей неделе, если не останется времени сегодня). Этот особый подход к церковной реформе терпит неудачу, когда собор совершает ошибку, доверяя Папе созывать соборы. Они, по сути, говорят: «Мы собираемся встречаться каждые десять лет, поэтому проследи за тем, чтобы мы так и сделали». Что, конечно же, Папа не делает, и Мартин V идет даже дальше и говорит, что Констанцский Собор, который назначил его, имеет законность только если он, как Папа, подпишет его решения.
				3. Таким образом, соборность быстро умирает в середине 1400-х годов. Соборы еще происходят время от времени (например, Трентский и Ватиканские I и II, Вестминстерский и Дортский), но с тех пор они уже не обладали той же властью и влиянием.

**Монахи, «схоластики» и корни реформации**

**Монастицизм**

* Хотя папы, подобные Григорию и Иннокентию, пытались провести реформы сверху, большинство реформ происходило в нижних слоях, в монастырях. Самыми важными из этих орденов были Клюнийцы, цистерцианцы и францисканцы.

**Клюнийский орден**

* Он был основан в 910 году, когда герцог, виновный в убийстве брата, предоставил свои владения; этот орден имел уникальный устав, который давал им полную свободу от контроля светских людей. Их основной монастырь во Франции стал самым влиятельным в Европе. Монастыри этого ордена, подчеркивая разлуку с миром и независимость, стремительно распространялись и вскоре стали достаточно состоятельными. Как водится, это богатство вскоре привело Клюнийский орден к коррупции и призыву к созданию нового монашеского ордена.

**Цистерцианцы**

* В 1098 году был основан цистерцианский орден, в основном, как «антиклюнийский». Цистерцианцы, что неудивительно, подчеркивали простоту, нищету, ручной труд вместо образования, и частную молитву вместо общей. Цистерцианцы также распространялись с поразительной скоростью: начиная с 5 монастырей в 1119 году, до 350 в 1150 году, до 647 домов в 1250 году.
* Самый выдающийся цистерцианский монах и, возможно, самая известная церковная фигура того времени - Бернард из Клерво (Бернард Клервоский) (1090-1153).
* Бернард служил своего рода духовным директором для большей части Европы; его взгляды были настолько убедительными, что говорили, что матери прятали своих сыновей, а жены своих мужей, когда Бернард приходил с призывом в монастыри.
* Он написал «О Любви к Богу», в котором утверждалось, что цель человеческой жизни - это любовь Божья, которой мы должны любить «за самого Бога» и «без ограничений». Писал слова гимнов, доживших до наших дней. Влияние Бернарда продолжалось и после его смерти; например, Жан Кальвин очень уважал его.

**Францисканцы**

* Наконец, в 1209 году Франциск Ассизский основал франциский орден, который продолжил цистерцианскую бережливость и отказался от всех мирских владений. Его орден также испытал быстрый рост, поскольку новые монахи откликнулись на тот упор, который он делал на Божью доброту, милосердие и совершенную человечность Христа.
* По мере того, как францисканцы умножались, сам Франциск в конечном итоге отказался от контроля над орденом и ушел в уединение. Франциску приписывается цитата: «Проповедуйте Евангелие всегда. Используйте слова, если это необходимо». Но это почти наверняка является легендой (при необходимости поясните, что такое благовестие с точки зрения Библии).

**Схоластика**

* Ход исторических событий в какой-то момент создал условия для Реформации XVI века. Наряду с нравственным упадком папства и развитием политического самосознания в Европе, популярностью монашества и ростом, связанного с ним интеллектуального движения, схоластики, также способствовали возникновению Реформации.
* Схоластика, по сути, оглядывается на классические греческие и римские тексты, в основном Платона и Аристотеля, на использование рациональных принципов исследования, чтобы прийти к выводам об устройстве мира и особенно об отношениях веры и разума.
* По иронии истории, крестоносцы столкнулись с работой мусульманских ученых, изучая и переводя Аристотеля и вернули это обнаруженное знание в Европу.
* Итак, налицо рост современного образования.
* Также начинается возвращение к источникам - ad fontes, что привело к реформации, когда Лютер самостоятельно начал изучать послание к Римлянам.

**Ансельм (1033-1109)**

* Одним из самых выдающихся схоластов был Ансельм, который жил с 1033 по 1109. Ансельм изначально пытался уйти в монастырь в 15 лет, но его отец не позволил, и только в возрасте 27 лет он смог это сделать, после долгого ожидания, которое включало блуждание по Альпам.
* Он был архиепископом Кентерберийским, по сей день место оплота англиканской церкви, умелым управляющим и первоклассным богословом. Ансельм, находясь под сильным влиянием Платона, считал, что вера должна информировать разум. Его девиз: «вера, стремящаяся уразуметь» (fides quaerens intellectum) означает «активную любовь к Богу, стремящуюся к более глубокому знанию Бога». «Я верю, чтобы понимать», - заявлял он.
* Он предложил знаменитый «онтологический» аргумент о существовании Бога. Как сказал Ансельм, Бог – «есть нечто, больше всякого представления» и чье небытие было бы непостижимо. В конце концов, «если разум человека мог бы представить что-либо лучше, чем [Бог], это существо восстало бы над Творцом и судило бы его, что является абсурдным». Он не доверял человеческим чувствам и скорее настаивал на предпосылке о существовании Бога в качестве основы для изучения других сфер.
* Возможно, его величайшей работой была книга «Почему Бог стал человеком» (Cur Deus Homo), в которой он связал воплощение Христа с его искупительной смертью. Ансельм подчеркнул, что наш грех был настолько оскорбителен для совершенно святого Бога, что ни одно человеческое действие не могло бы искупить наше наказание - это можно было сделать только смертью на кресте совершенного Богочеловека Иисуса Христа.

**Фома (1225-1274)**

* Схоластика достигла своего пика в жизни Фомы Аквинского. Рожденный в 1225 году в богатой итальянской семье, молодой Фома вскоре открыл в себе дар к обучению и желание присоединится к доминиканскому монастырю. Напуганная этим желанием семья изо всех сил старалась помешать ему, соблазняя его проституткой, похитив его и даже предложив купить ему должность архиепископа Неаполя. Ничего из этого не возымело силы и Томас последовал своему призванию, начав заниматься в Париже, а затем учился там и затем в Италии.
* Аквинцы в основном использовали философию Аристотеля, чтобы обсуждать истины христианства. В отличие от Ансельма, Фома часто принимал человеческие чувства и разум в качестве отправной точки и считал, что, таким образом можно многое узнать о Боге. Его великий труд - «Сумма Теологии» - тридцать томов, в которых аргументы перебиваются контраргументами, затем эти контраргументы опровергаются и т. д. Это очень многословное и научное произведение, которое читается с трудом.
* Он занимает второе место после Августина благодаря его богословской значимости дореформационного времени. Сегодня его считают величайшим мыслителем и теологом.
* Он разработал аргумент «Первой Причины» о существовании Бога, утверждая, что все, что существовало, должно было быть вызвано чем-то и появится откуда-то. Проходя путь до своего логического начала, мы приходим к тому, что Бог стал оригинальным «первичным двигателем» или «первопричиной» для всего остального. Он считал, что, поскольку и откровение, и природа были сотворены одним и тем же Богом, вера и разум ни в коей мере не противоречат друг другу.
* Фома также разработал понятие «естественного закона», в котором утверждается, что нравственные нормы, установленные Богом, могут быть познаны человеческим разумом без особого откровения и могут исполнятся без особой благодати.
* Мыслями Фомы Аквинского широко пользуются даже современные католические философы и другие, кто утверждает, что мы можем иметь понимание Бога через разум ИЛИ откровение. Вопрос: в чем проблема, если мы верим, что действительно можем «познать Бога» одним лишь разумом?
* Эта идея естественного закона несколько отличается от идеи естественного закона в Римлянам 1:

Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны. Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце (Римлянам 1).

* Процесс нашего рассуждения испорчен грехом.
* Обеспечивает рамки для дел праведности и такого подхода к жизни, при котором сводится к минимуму наша потребность в благодати - если мы можем знать, что хорошо только благодаря нашим способностям рассуждения и впоследствии это исполнять, мы сводим к минимуму нашу потребность в Слове Божьем и молитве
* Со временем оптимизм Фомы по поводу человеческого разума и человеческой природы, который он унаследовал от более ранней римско-католической традиции, был развит последующими богословами в понятие оправдания по благодати благодаря сотрудничеству человека с Богом.
* Мы знаем, что это не так - это что-то вроде повторной формулировки полупелагианских аргументов, о которых мы узнали на прошлой неделе, - также подумайте о том, как занавес в храме был разорван сверху донизу - Бог инициирует и дает благодать. Есть еще много верных христиан, которые придерживаются более арминианской точки зрения, но это кальвинистская точка зрения.
* Лютер в конечном итоге придет сначала в отчаяние, а затем к Евангелию оправдания только верой и, таким образом, наконец-то принесет истинную Реформацию в церковь.

**Предшественники Реформации**

**Вступление**

* К тому времени, когда Лютер родился в конце XV века, многие уже были осуждены как еретики или отдали свою жизнь за попытки реформировать церковь. Если вы когда-либо были в Вормсе в Германии, где останавливался Лютер, вы, вероятно, видели мемориал Лютеру, который был воздвигнут в середине XIX века.
* У основания статуи Лютера расположены четыре фигуры людей, которые считались предшественниками Реформации: Джон Уиклиф, Ян Гус, Петр Вальдо и менее известный Джироламо Савонарола.

**Петр Вальдо (1140 – 1218)**

* В XII веке на юге Франции торговец по имени Петр Вальдо раздал все, что у него было бедным, и начал публично проповедовать об аморальности и ошибочных доктринах церкви, особенно о доктринах пресуществления и чистилища.
* В то время как о самом Петре сложно что-то сказать с исторической точки зрения, его последователи, называемые «вальденсы», разработали в XIII и XIV веках очень четкие доктрины, которые позже возьмут на вооружение протестантские реформаторы,

(а) идею Писания как источника власти как для церкви, так и для жизни верующего,

(б) идею о том, что Библия должна быть написана на местных языках (сам Пётр заказывал переводы Вульгаты на французский язык),

(в) и идею добровольного подаяния бедным, а не делать это с ожиданием оплаты за грех.

* Вальденское движение распространилось по Южной Франции и северо-западной Италии, несмотря на жестокое преследование со стороны как церкви, так и государства. Их главный вклад в Реформацию заключался в том, что они заложили основу и финансирование французского перевода Кальвина и публикации этой Библии.

**Джон Уиклиф (~1328-1384)**

* В конце 14-го столетия профессор Оксфорда и чиновник английского правительства по имени Джон Уиклиф был возмущен разногласиями в папстве, которое в то время оспаривалось двумя соперничающими Папами.
* Уиклиф утверждал, что, поскольку Бог дает власть, руководители должны следовать примеру Христа и быть покорными слугами, а не жадными повелителями.
* Кроме того, под влиянием произведений Августина Уиклиф считал, что истинная церковь Христа не обязательно должна иметь папство и его иерархию. Скорее, настоящее Тело Христа состоит из избранных Богом к спасению. Это учение имело серьезные последствия.

 (i) Во-первых, Уиклиф пришел к выводу, что папа и многие другие церковные лидеры, вероятно, были грешными.

(ii) Во-вторых, поскольку все истинные верующие составляли церковь, то за этим следовало, что они могли читать Библию на своем родном языке, чтобы узнать волю Бога для себя и для церкви.

(iii) После его смерти последователи Уиклифа перевели Библию на английский язык.

(iv) И наконец, Уиклиф заявил, что пресуществление в евхаристии является ложным. Пресуществление, которое было объявлено официальной доктриной церкви только в XIII веке, указывало, что хлеб и вино фактически превращаются в тело и кровь Христа. Уиклиф счел это иррациональным и небиблейским, и, хотя он верил, что Христос физически присутствует в элементах причастия, они при этом сохраняют свою естественную субстанцию хлеба и вина.

* Несмотря на то, что официально он не был отлучен от церкви, Уиклиф вскоре оказался вне милости церковных властей, и удалился на окраину английского общества, а затем умер в 1384 году.
* Его последователи, известные как Лолларды, с рвением начали распространять его учения, а также копии английских Библий по всей стране. Хотя многие лолларды были преданы смерти за свои убеждения, они пронесли писания Уиклифа до Богемии или нынешней Чехии.
* В 1415 году на Констацском Соборе Уиклиф был объявлен еретиком, а в 1428 году его кости были выкопаны, сожжены, а пепел брошен в реку Свифт. Уиклиф был назван «Утренней звездой реформации», и один историк сказал: «Они сожгли его кости дотла и бросили их в Свифт, ближайший ручей, бегущий вдаль. Таким образом, этот ручей передал его прах в Эйвон, Эйвон в Северн, Северн в прибрежные воды, а оттуда в океан. И, таким образом, прах Уиклифа является символом его учения, которое теперь рассеяно по всему миру» (Фуллер, Томас. «История Церкви в Британии» 1655 г.)

**Ян Гус (1369-1415)**

* Учение Уиклифа нашло себе благодарного слушателя в лице богемского священника, известного как Ян Гус, который в 1402 году стал ректором Пражского университета. Первоначально Гуса волновал вопрос нравственности. Испытывая отвращение к дегенеративным церковным властям, он стремился вернуть христианское руководство к их прежним идеалам.
* Под влиянием Уиклифа Гус пришел к убеждению, что только избранные Богом люди составляют истинную вселенскую церковь и что Библия обладает верховной властью, которой должны руководствоваться и судиться все христиане, включая папу.
* Гус также предостерегал своих людей о широко распространенных суевериях, поклонении образам и реликвиям, и неуместной вере в ложные чудеса.
* Примерно в это же время Папа Иоанн XXIII, надеясь расширить свою власть, провозгласил крестовый поход против Неаполя и решил профинансировать его, продавая индульгенции. Гус считал, что только Бог может прощать грехи, а попытка извлечь выгоду из прерогативы Бога была глубоко ошибочной.
* Он протестовал против циничного поступка Папы, и в ответ Папа отлучил Гуса. После этого, симпатизирующий ему император пригласил Гуса защитить себя на предстоящем Констанцском Соборе.
* Двуличный папа Иоанн, однако, обманул Гуса и приказал сжечь его на костре в 1415 году на Соборе, после того как Гус отказался изменять своим убеждениям. Когда его привязывали к столбу, Гус молился вслух «Господь Иисус, это для тебя я терпеливо переношу эту жестокую смерть. Молю тебя смилуйся над врагами моими».
* После того, как он умер, возмущенные последователи Гуса поклялись продолжить его наследие, несмотря на то, несколько крестовых походов, организованных с целью их уничтожения. Отдельные последователи Гуса сумели выжить в Европе и в следующем столетии, пока действия немецкого монаха из захолустья не принесли им новой надежды.

**Джироламо Савонарола (1452-1498)**

Ренессансный монах, который призывал к христианскому обновление в эпоху, которая характеризовалась множеством злобных и нечестивых дел во Флоренции.