

**Cеминар**

**Новый Завет**

**Занятие 25: 2 Фессалоникийцам**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**I. Вступление, предыстория и цель написания**

 Кто из вас мог бы сказать, что вчера у вас был хороший день? (поднимите руки). У кого из вас было искушение подумать, что это значит, что Иисус вернулся вчера? (поднимите руки.) Как ни странно, примерно такая проблема была в церкви в Фессалониках, которая побудила Павла написать им второе письмо. Но насколько бы далекой от нашей реальности ни была эта проблема, я думаю, что, раскрывая причины возникновения этой проблемы, мы обнаружим достаточное сходство с тем, что происходит в наше время.

 На прошлой неделе мы рассматривали первое письмо Павла в церковь в Фессалониках. У него была привилегия видеть становление церкви, но ему пришлось внезапно покинуть их из-за гонений. Поэтому он пишет для того, чтобы устранить некоторое заблуждение, которое возникло из-за того, что церковь не усвоила некоторые основные истины веры, такие как второе пришествие Христа. Прошло какое-то время, и фессалоникийские христиане по-прежнему пребывают в непонимании. С одной стороны, они хорошо справляются с трудностями гонений. Как пишет Павел в 2 Фессалоникийцам 1, «так что мы сами хвалимся вами в церквах Божиих, терпением вашим и верою во всех гонениях и скорбях, переносимых вами 5 в доказательство того, что будет праведный суд Божий, чтобы вам удостоиться Царствия Божия, для которого и страдаете» (1: 4-5). Это была церковь, которая великодушно проходила через страдания, что для вас и для меня, безусловно, было бы нелегко. Но, с другой стороны, эта церковь по-прежнему была богословски незрелой и неправильно понимала природу, время и цель возвращения Христа. Поэтому Павел пишет им еще одно короткое письмо, чтобы помочь решить некоторые из этих проблем и вдохновить их пребывать в вере.

**II. Содержание и структура**

Итак, давайте посмотрим на само письмо. Построение 2 письма Фессалоникийцам довольно прямолинейно. После введения в первых двух стихах, Павел обращается к разделу благодарения и утешения гонимой церкви в Фессалониках. (1: 3-12). Стих 11 хорошо обобщает это: «*Для сего и молимся всегда за вас, чтобы Бог наш соделал вас достойными звания и совершил всякое благоволение благости и дело веры в силе*» (1:11).

Затем он переходит к сути письма в главе 2, опровергая ложные утверждения о дне Господнем. Глава 3 открывается переходной частью, стихи 1-5, где Павел сам просит о молитве. В стихах 6-15, он продолжает свое предыдущее наставление о возвращении Христа, разбирая определенный отросток плохого богословия Фессалоникийцев: их решение перестать работать в ожидании второго пришествия. Стихи 16-18 главы 3 заканчивают письмо в классическом для Павла стиле: «*благодать Господа нашего Иисуса Христа со всеми вами*» (3:18).

Что же содержится в этих трех главах? Мы начнем с рассмотрения проблемы в Фессалоникийской церкви, на которую Павел обращает свое внимание. Мы будем использовать письмо Павла, чтобы понять, почему они впали в это заблуждение, и, наконец, мы посмотрим, чему мы можем научиться у этой ситуации. Во-первых, сама проблема.

**III. В чем заключалась проблема фессалоникийцев?**

**A. Проблема**

Проблема, которая заставила Павла написать это письмо, заключалась, говоря по-простому, в безделье. Как пишет Павел:

“6 *Завещеваем же вам, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, удаляться от всякого брата, поступающего бесчинно, а не по преданию, которое приняли от нас, 7 ибо вы сами знаете, как должны вы подражать нам; ибо мы не бесчинствовали у вас, 8 ни у кого не ели хлеба даром, но занимались трудом и работою ночь и день, чтобы не обременить кого из вас, - 9 не потому, чтобы мы не имели власти, но чтобы себя самих дать вам в образец для подражания нам. 10 Ибо когда мы были у вас, то завещевали вам сие: если кто не хочет трудиться, тот и не ешь. 11 Но слышим, что некоторые у вас поступают бесчинно, ничего не делают, а суетятся. 12 Таковых увещеваем и убеждаем Господом нашим Иисусом Христом, чтобы они, работая в безмолвии, ели свой хлеб.*” (3:6-12)

 Подумайте о, казалось бы, незначительности того, что Павел покупал себе еду или менял монеты у купца за еду. В этом одном поступке Павел (1) платит за еду, (2) заботится о Фессалоникийской церкви, не обременяя их, и (3) подает пример. Другими словами, даже небольшие поступки, которые кажутся незначительными, имеют огромное значение, если их рассматривать правильно.

**Б. Причина**

Проблема безделья. Почему она возникла? Потому что фессалоникийцы ошибочно полагали, что Иисус уже вернулся. Начало главы 2:

“*Молим вас, братия, о пришествии Господа нашего Иисуса Христа и нашем собрании к Нему,*

*2 не спешить колебаться умом и смущаться ни от духа, ни от слова, ни от послания, как бы нами посланного, будто уже наступает день Христов. 3 Да не обольстит вас никто никак*” (2:1-3).

Сейчас это кажется странным, не так ли?! Можно понять, почему они могли перестать работать, если полагали, что Иисус вернется завтра. Но ошибка здесь в том, что они считали, что «день Господень уже настал». Как могли люди, будучи гонимыми, полагать, что Иисус уже вернулся? Вполне возможно, что была группа людей, которые истолковала гонения, как «начало болезней», то есть события, которые будут происходить непосредственно перед Его приходом. По крайней мере, наступило начало конца, подумали они; поэтому можно отказаться от ежедневного труда. Очень сомнительное богословское предположение. Но, скорее всего, за этим стоит реальность человеческой природы. Если мы можем ухватиться за богословскую причину, чтобы не работать, тем лучше для нас. Плохое богословие может быть использовано для оправдания того, что люди будут делать в любом случае. Это безделье, вероятно, было вызвано соединением их собственных желаний и непонимания истины.

**В. Решение проблемы**

Какое же решение предлагает Павел? Его ответ двойственный: знание и послушание. Знайте истину и живите по ней.

**Знайте Истину**. Павел начинает с наставления фессалоникийцев в истине о возвращении Христа. Вы видите это в первых двух главах. Главное, в чем он хочет убедиться, что они знают, что Христос еще не вернулся. Как мы видели в начале главы 2, он говорит им, чтобы они не были обманутыми теми, кто говорит, что Он вернулся. Но это еще не все, что им нужно понять.

Павел хочет прояснить несколько моментов о втором пришествии. Во-первых, когда Христос вернется, мы все об этом узнаем. Не будет никакого сомнения. Это будет самое очевидное и понятное событие во всей истории человечества. Фессалоникийцам не нужно беспокоиться о том, что они пропустили его, или что оно уже произошло, или что им нужно было постараться разгадать, когда оно может произойти. Во-вторых, до того, как Христос вернется, будет гонение во главе с тем, кого Павел называет «человеком греха». И в-третьих, христиане уже заранее знают, что Христос победит «человека греха», осудит гонителей и оправдает свой народ. Фессалоникийцы должны с нетерпением ждать возвращения Христа без опасения, а с надеждой и уверенностью. Давайте разберем эти три составляющих по очереди.

 Во-первых, возвращение Христа будет очевидным. Павел учит этому в своем первом письме к Фессалоникийцам, которое мы смотрели на прошлой неделе. Павел написал в этом первом письме, что «Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде» (4:16). Он повторяет это учение здесь. В главе 1 Павел описывает день возвращения Христа как день «явления Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его» (1: 7) и в тот день, когда Христос «приидет прославиться во святых Своих» (1:10). Понять, действительно ли Христос вернулся, будет не трудно. Мы будем «восхищаться» «гласом архангела», «трубе Божьей», «пламенеющим огнем», «ангелами силы его» и, самое главное, самим Христом. Является ли эти образами-метафорами или буквальным описанием, в любом случае Павел дает понять, что возвращение Христа будет очевидным для всех, потому что оно будет отличаться от всего, что когда-либо было раньше, включая его первое пришествие. Он объявит об этом ясно.

 Во-вторых, возвращению Христа будут предшествовать гонения, и их будет возглавлять тот, кого Павел называет «человеком греха». Глава 2, стих 3: «Да не обольстит вас никто никак: [ибо день тот не] [придет], доколе не придет прежде отступление и не откроется человек греха, сын погибели». Кто этот человек греха? Возможно, это какой-то мировой лидер, чье имя мы знаем? Павел ничего не говорит об этом. Однако он описывает его. Стих 4: «противящийся и превозносящийся выше всего, называемого Богом или святынею, так что в храме Божием сядет он, как Бог, выдавая себя за Бога». Он также обманет других: «того, которого пришествие, по действию сатаны, будет со всякою силою и знамениями и чудесами ложными, и со всяким неправедным обольщением погибающих» (2: 9-10а).

Но, в-третьих, Христос свергнет человека греха, когда вернется. Павел предупреждает Фессалоникийцев о человеке греха не для того, чтобы они начали беспокоиться, но наоборот, чтобы успокоить их. Да, следует ожидать гонения и беззаконие. Это не является неожиданностью для Бога или признаком слабости Бога и силы сатаны. Вспомните, как Павел описывает человека греха в 2: 3: он «сын погибели». Человек греха и его преследователи уже потерпели неудачу; Бог уже победил их. Павел добавляет в стихе 6: «И ныне вы знаете, что не допускает открыться ему в свое время. 7 Ибо тайна беззакония уже в действии, только [не совершится] до тех пор, пока не будет взят от среды удерживающий теперь. 8 И тогда откроется беззаконник, которого Господь Иисус убьет духом уст Своих и истребит явлением пришествия Своего» (2: 6-8). Павел говорит о человеке греха, не забыв при этом упомянуть в том же предложении, что он обречен и побежден. Надежда, а не беспокойство, должна определять наше отношение к будущему.

**Повинуйтесь истине**. Вот что мы должны знать. Имея это знание, христиане призваны быть послушными истине. Возвращаясь к обсуждаемой проблеме, они должны следовать Божьему призыву работать. Удивительно, не так ли, как мы переходим от чего-то загадочного, как «человек греха» к чему-то прозаическому, как работа. Но все это взаимосвязано. Павел пишет в главе 3, стих 6: «*Завещеваем же вам, братия, именем Господа нашего Иисуса Христа, удаляться от всякого брата, поступающего бесчинно, а не по преданию, которое приняли от нас*.» И затем: «*Таковых увещеваем и убеждаем Господом нашим Иисусом Христом, чтобы они, работая в безмолвии, ели свой хлеб*» (3:12). Другими словами, возвращайтесь на работу. «*Вы же, братия, не унывайте, делая добро. 14 Если же кто не послушает слова нашего в сем послании, того имейте на замечании и не сообщайтесь с ним, чтобы устыдить его. 15 Но не считайте его за врага, а вразумляйте, как брата*» (3: 13-15). Это серьезный вопрос. Послушание – это не вопрос выбора.

 Фессалоникийцы бездельничали, потому что думали, что конец света уже наступил. Павел говорит им, что Христос еще не вернулся, и им сейчас нужно вернуться к работе. Это подводит нас к следующему из главных вопросов:

**IV. Как фессалоникийцы впали в это заблуждение?**

Не совсем понятно, как фессалоникийцы могли совершить ошибку, думая, что Господь вернулся. Можете ли вы представить, что вы могли бы совершить такую ошибку на прошлой неделе? «Четверг действительно удался. Возможно, это потому, что Иисус уже пришел!» Думаю, что вряд ли, во всяком случае если вы были правильно научены как христианин.

Но мы не должны думать, что все дело лишь в человеческом недоразумении. Одна из важнейших вещей, которые нам нужно увидеть в этом коротком письме, - это тема о взаимоотношениях с Богом. Фессалоникийцы имели отношения с Богом, но не понимали их полностью. Я думаю, если мы заметим роль Бога в этом письме, мы поймем, как такое заблуждение могло произойти. Фессалоникийцы неправильно понимали свои взаимоотношения с Богом.

 **Наши отношения с Богом в настоящем**. Обратите внимание в главе 3 на маленькую фразу «Господь со всеми вами!» (стих 16). Это простая фраза благословения или того, что некоторые называют «молитвой-пожеланием». Однако посмотрите, о чем эта молитва: она о том, чтобы Бог благословил церковь, сопровождая их своим присутствием. И не только. Обратите внимание на то, что Павел говорит Бог обещал сделать: «*Но верен Господь, Который утвердит вас и сохранит от лукавого*» (3: 3). Бог с ними; он укрепляет их; и он защищает их. Похоже это на взаимоотношения?

Павел ясно говорит о «знании Бога» и в другом месте. И Павел, и фессалоникийцы познали Бога, и им была дана вечная жизнь. Вот почему Павел может так уверенно писать о любви Бога к ним. В главе 3 Павел ссылается на «любовь Божию» (стих 5). Несколькими стихами ранее он обращается к ним: «возлюбленные Господом братия» (2:13). Затем он говорит - «Отец наш, возлюбивший нас» (2:16). Предельно ясно, что у них есть взаимоотношения с Богом.

Мо можем лучше понять взаимоотношения Павла и фессалоникийцев с Богом по языку молитв, которые пронизывают все письмо. Мы видим это в трёх молитвах: Павел благодарит Бога, он просит Бога, и он просит фессалоникийцев молиться за него.

Во-первых, Павел благодарит Бога за веру, надежду и любовь Фессалоникийцев. Он пишет в начале письма: «*Всегда по справедливости мы должны благодарить Бога за вас, братия, потому что возрастает вера ваша, и умножается любовь каждого друг ко другу между всеми вами*» ( 1: 3). Чуть позже Павел благодарит Бога за любовь Бога к Фессалоникийцам и за то, как эта любовь проявилась - в их спасении. В главе 2, стихи 13-14, Павел пишет: «*Мы же всегда должны благодарить Бога за вас, возлюбленные Господом братия, что Бог от начала, через освящение Духа и веру истине, избрал вас ко спасению, к которому и призвал вас благовествованием нашим, для достижения славы Господа нашего Иисуса Христа*». Павел очень конкретно описывает то, как Бог возлюбил христиан. Он проявил свою любовь в избрании, призвании, спасении, освящении и прославлении. Или, говоря не богословским языком, Бог показал нам свою любовь тем, что позвал нас, привлек нас, спас нас, освятил нас и, наконец, привел нас домой, чтобы быть с ним и быть как он. Павел благодарит Бога за все это.

 Во-вторых, Павел *просит* Бога благословить жизнь Фессалоникийцев. В самом начале письма он пишет: «*Благодать вам и мир от Бога, нашего Отца и Господа Иисуса Христа*» (1: 2). Затем, в самом конце письма, он пишет: «*Сам же Господь мира да даст вам мир всегда во всем. Господь со всеми вами!...благодать Господа нашего Иисуса Христа со всеми вами*» (3: 16,18). Эти слова Павла, эти традиционные еврейские (мир) и греческие (благодать) приветствия - это больше, чем просто молитвы пожелания. Он вкладывает в них богословский смысл - Бог будет продолжать поддерживать их своей незаслуженной ими милостью, и Он будет хранить их в состоянии примирения с Ним и окружающими.

* Павел молится о том, чтобы Бог направил их к любви и стойкости. Он пишет: «*Господь же да управит сердца ваши в любовь Божию и в терпение Христово*» (3: 5). Путь христианина – это путь к Божьей любви и стойкости/терпению Христову. Павел знает, что любовь Фессалоникийцев должна выстоять в трудных обстоятельствах.
* Павел молится о силе Божьей. Павел пишет: «*Сам же Господь наш Иисус Христос и Бог и Отец наш, … да утешит ваши сердца и да утвердит вас во всяком слове и деле благом*» (2: 16а, 17). Божье утешение и сила не даются беспорядочно. У них есть цель: утвердить нас в делах и словах, которые прославляют Христа.
* Павел молится за успех святых: «*Для сего и молимся всегда за вас, чтобы Бог наш соделал вас достойными звания и совершил всякое благоволение благости и дело веры в силе, да прославится имя Господа нашего Иисуса Христа в вас, и вы в Нем, по благодати Бога нашего и Господа Иисуса Христа*» (1: 11-12). Павел хочет, чтобы они добились успеха: чтобы Бог совершил «всякое благоволение» и «дело веры в силе». Он хочет, чтобы они были успешными в целом: чтобы Господь Иисус «прославился» в них, и они в Нем.

**Наши отношения с Богом в будущем.** Итак, все это касается нынешних отношений Фессалоникийцев с Богом. Но Фессалоникийцы должны знать и о другом - и нам это также нужно знать - что намного большее нас ждет впереди, больше, чем кто-либо из нас когда-либо испытывал.

Во-первых, Христос будет судить. Павел пишет: «*Ибо праведно пред Богом - оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа*» (1: 6-8). Это удивительная мысль: Христос вернется, чтобы судить и наказывать. Суд и наказание сегодня вряд ли являются популярными идеями, но они заложены в христианство. Кого Он накажет? Тех, кто оскорблял христиан (стих 6), а также тех, кто не познал Бога и не повинуется Евангелию (стих 8). В главе 2 Павел обещает, что будут также наказаны все «*не веровавшие истине, но возлюбившие неправду.*» (стих 12).

Как Он накажет их? Павел говорит об «отмщении» (1: 8) и «осуждении» (2:12). Он говорит, что праведно перед Богом «*оскорбляющим вас воздать скорбью*» (1: 6). (Отмщение не подобает нам, но Библия учит, что сам Господь мстит, так как Он справедлив и праведен.) Он также говорит о «вечной погибели» (1: 9). Смысл здесь в том, что эта погибель никогда не закончится. Что это за погибель? Великий итальянский автор Данте описал ее как холод. Он представил сатану в аду, замерзшего посреди льда. Другие представляли ее как ненасытный вакуум, который никогда не может быть заполнен. Обе идеи могут иметь определённый смысл в соответствии с этим понятием в 1: 9. Понятно одно, что имеется в виду состояние вне присутствия Господа и величия Его могущества.

 Во-вторых, Христос спасет свой народ. Это именно то, что описывает Павел в главе 1, хотя он использует разные фразы для описания этого. Когда Христос придет, говорит Павел: «*когда Он приидет прославиться во святых Своих и явиться дивным в день оный во всех веровавших, так как вы поверили нашему свидетельству*» (1:10). Что отличает Своих от других? Вера, упование, доверие. То есть не наша совершенная нравственная добродетель, а признание нашей греховности перед Богом. Мы сотворили дела, которые Бог признает неверными. Хотя мы живет так, как будто мы хозяева нашей собственной вселенной, мы таковыми не являемся. Однажды нам придется дать отчет перед ним. И тогда нашей единственной надеждой будет вера в то, что Бог сделал во Христе. Мы должны верить, что сам Христос прожил совершенную жизнь и умер на кресте за грехи всех, кто раскаивается в своих грехах и обращается ко Христу. Мы верим, что Бог принял жертву Христа.

  Что еще ожидает нас, как христиан? Что Христос совершит при его возвращении? Бог соберет к себе свой собственный народ (2: 1). Бог удостоит христиан своего царства (1: 5). Бог даст облегчение христианам, которые уничижаемы (1: 7).

 Итак, как же Фессалоникийцы могли поверить, что Христос уже вернулся? Стиль языка в этом письме показывает, что Фессалоникийцы имели глубокие и настоящие отношения с Богом, но это было настольно новым и отличным от того, что они знали, когда были неверующими, что они, очевидно, не полностью понимали всю разницу. Характер взаимоотношений, описанный Павлом в этом письме, должен был помочь им и нам понять, что они, и мы должны ожидать, как христиане.

Итак, остался последний вопрос:

**V. Чему мы можем научится на примере фессалоникийцев?**

Казалось бы, мы сталкиваемся с совершенно противоположной проблемой чем Фессалоникийцы. Мы точно не бездельничаем. Вместо того, чтобы верить в то, что Иисус уже вернулся, мы, скорее, настолько свыклись с Его промедлением, что ведем себя так, как будто Он никогда не придет, по крайней мере, не в нашей жизни.

Но важно понимать, что, хотя мы не праздны, будучи занятыми на работе, мы при этом можем быть теми, кто бездействует духовно. Никогда не предполагайте, что, только потому что вы заняты, вы не ленивы. Усердно ли мы изучаем слово Божье? Стремимся ли мы к общению и наставничеству? Управляем ли мы нашими финансами, временем и отношениями руководясь Божьими целями, или нашими собственными? И если мы на самом деле ведем себя так, как будто Господь не вернется в ближайшее время, тогда мы почти наверняка впадем в такое духовное безделье. Зачем изучать слово Бога, если у меня впереди есть десятки лет до встречи с Господом? Зачем стремиться к общению в настоящее время, когда я могу работать, зарабатывать деньги, выйти пораньше на пенсию, и общаться уж тогда сколько захочу?

Таким образом, у нас также может оказаться искаженное представление о работе, жизни, времени и приоритетах, как это было у Фессалоникийцев. Они верили, что Христос уже вернулся и поэтому впали в безделье и небрежность. Мы ведем себя так, как будто Христос никогда не вернется и, таким образом, попадаем в очень похожую ловушку лени. Суть послания 2го письма Фессалоникийцам заключается в том, что мы должны понимать, что Иисус вернется, что Он вернется скоро и что мы должны упорядочить нашу жизнь в свете этой истины.

Как это мы можем сделать? Давайте закончим, выделив три вещи.

**Мы должны работать**. Из этого письма мы можем ясно понять, что мы должны работать. Созданные по образу Божьему, мы были созданы для работы. Помните, что работа не является результатом грехопадения. Всюду в Библии мы видим, как Бог призывает людей работать и дает им способности для работы. Бог создал работу как средство, с помощью которого мы подражаем Его способности творить. Она имеет важное значение сама по себе и придает значимость нашей жизни. Пропуск работы иногда представляется своего рода постом в религиозных целях. Так, Суббота — это еженедельный пост от работы (см, Исх. 33:12). С другой стороны, безделье и вялость в работе высмеиваются в Притчах и в других местах. [[1]](#footnote-1) Интересно, думаете ли вы, что работа - это просто бремя, не ваша конкретная работа сейчас, но работа сама по себе. Если вы так думаете, Павел попросил бы вас пересмотреть ваше отношение к работе. Работа - это нормальная, данная Богом часть человеческой жизни, включая жизнь христианина.

**Мы должны жить мудро**. Это письмо также учит нас, что мы должны жить мудро. Фессалоникийцы впали в заблуждение, потому что они заблуждались в своем понимании. Они ошибочно размышляли, и поэтому жили неправильно. Богословие не отделено от жизни. То, что мы воспринимаем как истину, влияет на то, как мы живем. Поэтому жизнь в мудрости требует правильного понимания Божьего Слова. Павел призывает Фессалоникийцев вспомнить учение, которое он преподал им, когда находился с ними, поэтому мы также должны помнить учение, которое Бог вдохновил в своем Слове.

**Мы должны жить в ожидании**. Мы должны проводить каждый день своей жизни, ожидая с нетерпением возвращения Христа. Фессалоникийцы забыли об этом.

Я знаю, что вряд ли кто-нибудь их тех, кто слушает этот семинар перестал работать, потому что он или она подумали, что Господь вернулся. Между тем существует сходство между ситуацией Фессалоникийцев и нашей собственной жизнью. Эти древние христиане перестали работать, потому что решили, что у них уже все есть. Они думали, что достигли вершины веры. Господь вернулся, и у них уже было все, что может дать Христос. Вот насколько они были обмануты. Мы обмануты, как и фессалоникийцы, если думаем и живем так, как будто у нас уже есть все, что может дать христианство. И если мы думаем и живем так, как будто восхищение уже произошло, то за этим всегда следует либо неправильная свобода (когда мы делаем то, что не должны делать) или неправильное самоуспокоение (когда мы оставляем недоделанным то, что должны продолжать делать). В случае с Фессалоникийцами - последовало самоуспокоение.

К сожалению, многие из нас перестали ожидать, как и фессалоникийцы. Когда это происходит, наша вера в вечную жизнь переходит в веру в земную жизнь. Стремление к духовному здоровью заменяется стремлением к добросовестному распоряжению нашими физическими телами. Наш взор переносится с Бога на наше земное будущее или будущее наших детей. Надежда на небо заменяется надеждой на хорошую жизнь. Желание к нашему Богу-Создателю заменяется желаниями к творению. Неверие входит в наши сердца украдкой и легко одерживает верх. Человек начинает верить земному, и также небесному; затем сосредоточивается на земном, а не на небесном; потом начинает заботиться о земном, а не о небесном; думает всё меньше о небесном; не уделяет внимание небесному; сомневается в небесном; игнорирует небесное; забывает о небесном; и в конце концов отказывается от небесного.

Мы, как христиане, больше не живем для исполнения наших желаний здесь и сейчас. Мы живем, работаем и трудимся честно. Мы посвящаем себя заботе о других, даже если при этом мы лично что-то теряем, потому что эта жизнь больше не стоит всех наших надежд, желаний и ожиданий. Без уверенности в возвращении Христа, мы вряд ли можем жить так, как Павел увещевает нас в этом кратком письме.

1. Например, Притчи 31:27; Екклес. 10:18; 11:6. [↑](#footnote-ref-1)