

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 24: 1 Фессалоникийцам**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**I. Вступление**

В Евангелии от Матфея 6 Иисус учит нас молиться, используя эти слова: «Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое; 10 да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе». Нам всем хорошо знакомы этими слова; но как вы думаете, это когда-нибудь произойдет? Как вы думаете, настанет ли когда-нибудь время, когда воля Бога исполнится на земле, как и на небе? Мы приближаемся к концу исследования Нового Завета и переходим к I и II посланиям Фессалоникийцам. Последние несколько недель мы рассматривали письма в Новом Завете, которые были написаны о лжеучителях. Как их определить. Что с ними делать. Теперь, когда мы обращаемся к письмам Павла Фессалоникийцам, нам нужно помнить о различных заблуждениях в церкви. Сейчас мы рассмотрим то, как Павел делает акцент на втором пришествии Иисуса - когда со всем лживым будет покончено навеки и истинный свет славы Христа будет сиять вечно.

**II. Цель и предыстория**

Говоря о цели и предыстории, посмотрим на 1: 4-6, где мы увидим контекст, который заставил Павла написать это письмо: «*зная избрание ваше, возлюбленные Богом братия; потому что наше благовествование у вас было не в слове только, но и в силе и во Святом Духе, и со многим удостоверением, как вы [сами] знаете, каковы были мы для вас между вами. И вы сделались подражателями нам и Господу, приняв слово при многих скорбях с радостью Духа Святаго*». Павел благовествовал в большом городе Фессалоники и основал там церковь во время своего второго миссионерского путешествия, как об этом написано в Деяниях 17. Он провел там всего несколько недель, но его визит был успешным - мы читаем в Деяниях 17: 4, что «*некоторые из них уверовали и присоединились к Павлу и Силе, как из Еллинов, чтущих [Бога], великое множество, так и из знатных женщин немало*».

Но после этого начались ожесточенные гонения, и верующие вывели Павла из города ночью. *Поскольку Павел ушел внезапно и не смог провести с ними много времени, он так и не закончил учить основам христианства, и основание церкви было неполным и непрочным. Возникло несколько проблем после того, как ему пришлось внезапно покинуть город. По-видимому, некоторые люди в Фессалониках выступили против этой новой религии, обвинив Павла в том, что он является аферистом-самозванцем. Как только обстоятельства ухудшились, говорили они, его и след простыл. Также возникли и доктринальные трудности. В основном, Фессалоникийцы беспокоились о том, что, если христианин умрет до того, как Христос вернется, он или она не будут спасены.* Поэтому Павел послал Тимофея узнать, что творится в Фессалонийской церкви - придерживаются ли они слова, которое они слышали от него. Тимофей вернулся с хорошими вестями, и вот Павел пишет это письмо около 51 года нашей эры, чтобы отстоять свое служение среди них, прояснить основное учение о смерти и Втором пришествии и укрепить надежду фессалоникийцев.

**III. План**

Чтобы увидеть, как он это сделал, давайте посмотрим на план письма и посмотрим на его структуру. Как вы увидите в своих распечатках, 1 письмо Фессалоникийцам делится на две части. В главах 1-3 основная цель Павла - защита его служения. Он открывает письмо в молитве за Фессалоникийцев (1: 2-3) и выражает уверенность в их спасении - это 1: 4 - 1:10. Затем он описывает свое служение среди них, защищает его от ложных обвинений, говорит о своем желании вновь посетить их и вспоминает о добрых вестях от Тимофея - это 2: 1 - 3:10. Он завершает этот раздел еще одной молитвой в 3:11 -13.

Затем, в соответствии с его словами о любви к ним, он переходит к главам 4-5, где он увещевает и учит их тем сферам, которые касаются их конкретных недостатков. Во-первых, он напоминает им о необходимости жить, угождая Богу в 4: 1-12. Затем, в 4:13 - 5:11, он приводит главное доктринальное изложение, которым известно это письмо: смерть, второе пришествие Иисуса и окончательный суд. Его цель при всем этом - просто ободрить. Как он пишет в середине этого раздела, в 4:18: «*18 Итак утешайте друг друга сими словами*» (4:18). И, наконец, он заканчивает, как и во многих своих письмах, наставлениями и приветствиями в 5: 12-28.

Итак, это основная структура. Когда мы будем более внимательное рассматривать эти слова, мы увидим три основные темы. Во-первых, мы начнем в первой половине письма с **пасторского служения** Павла среди фессалоникийцев. Затем мы увидим две темы во второй половине: во-первых, увещевания Павла к Фессалоникийцам по поводу **основных признаков христианской жизни** и, наконец, его учение о втором пришествии Христа. При всем этом наше внимание должно быть сосредоточено на понимании того, как должна выглядеть *наша* *жизнь* в свете скорого и непременного возвращения Иисуса.

(IV. Основные темы) A. Итак, первая тема: пасторское служение.

 Первая половина письма Павла в основном касается его пастырского служения среди фессалоникийцев. Я хотел бы сделать обзор того, что он говорит здесь, и выделить семь ключевых признаков служения Павла и, в конечном счете, любого истинного христианского служения. Но это не то, что мы должны искать только в благочестивом пасторе, эти признаки должны характеризовать жизнь всех нас, как служителей Христа в Его церкви.

 1. Итак, давайте приступим. Первый признак подлинного христианского служения? **Молитва**. Павел молится за этих молодых христиан. На самом деле его молитвы являются самыми постоянными и повторяющимися аспектами письма. Он благодарит Бога за то, что он уже успел сделать в церкви, и просит Его сделать еще больше. Взгляните на 1: 2-3: «*Всегда благодарим Бога за всех вас, вспоминая о вас в молитвах наших, непрестанно памятуя ваше дело веры и труд любви и терпение упования на Господа нашего Иисуса Христа пред Богом и Отцем нашим*», особенно упоминая «*ваше дело веры и труд любви и терпение упования на Господа нашего Иисуса Христа*» (1: 2-3). Другой пример находится в 3: 9-13: «*Какую благодарность можем мы воздать Богу за вас, за всю радость, которою радуемся о вас пред Богом нашим, 10 ночь и день всеусердно молясь о том, чтобы видеть лице ваше и дополнить, чего недоставало вере вашей? 11 Сам же Бог и Отец наш и Господь наш Иисус Христос да управит путь наш к вам. 12 А вас Господь да исполнит и преисполнит любовью друг к другу и ко всем, какою мы исполнены к вам, 13 чтобы утвердить сердца ваши непорочными во святыне пред Богом и Отцем нашим в пришествие Господа нашего Иисуса Христа со всеми святыми Его*».

Обратите внимание, как Павел характеризует его молитву. Он говорит, что «*непрестанно памятуя перед Богом и Отцем нашим*» (1: 3) их дело веры и труд любви. Молитва за других рассматривается как доказательство того, как Дух Божий работает в них и как благодарность Богу; он учитывает их нужды и направляет эти просьбы к Отцу. Удивительно, что при личной встрече с Богом, мы можем предстать перед Ним и ходатайствовать за наших братьев и сестер во Христе, и, как учит нас эта книга, это будет неэгоистичным и щедрым способом проводить наше время с Господом. Обратите внимание, как Павел молится за них в свете второго пришествия Христа. Он молится, чтобы они были святы и непорочны перед Ним в пришествие Его. Мы должны учиться у Павла; он молится о том, что является самым важным, что долговечно. Акцент делается не столько на их обстоятельствах, сколько на их вере, любви и святости, что является отличным образцом для наших молитв.

 2. Второй признак подлинного служения Евангелия: самопожертвование. В своих миссионерских путешествиях, и не в последнюю очередь в поездке в Македонию, Павел показал, что готов пожертвовать собственной безопасностью. Он делал это без выгоды для себя. Взгляните на главу 2, стихи 1-3: «*Вы сами знаете, братия, о нашем входе к вам, что он был не бездейственный; но, прежде пострадав и быв поруганы в Филиппах, как вы знаете, мы дерзнули в Боге нашем проповедать вам благовестие Божие с великим подвигом. Ибо в учении нашем нет ни заблуждения, ни нечистых [побуждений], ни лукавства*» (2: 1-3). Павел не проповедовал Евангелие Фессалоникийцам с эгоистичной мыслью о себе и о своей собственной выгоде, но с чистыми мотивами, чтобы угодить Богу, а не людям. Делимся ли мы Евангелием с другими, только когда это удобно для нас? Говорим ли мы об Иисусе, только когда уверены, что это не повредит нашей репутации? Или мы готовы принести в жертву наше положение в обществе и комфорт ради Евангелия, как Павел?

 3. В-третьих, материнская любовь. Материнская любовь также является признаком подлинного служения. Павел пишет в 2: 7-8: «*мы могли явиться с важностью, как Апостолы Христовы, но были тихи среди вас, подобно как кормилица нежно обходится с детьми своими. 8 Так мы, из усердия к вам, восхотели передать вам не только благовестие Божие, но и души наши, потому что вы стали нам любезны*». Павел был с ними не суров, но нежен. Он не брал у них, а был рад отдавать им.

 4. В-четвертых, отеческая надёжность и ободрение. Затем Павел говорит, что он показал отеческий образ жизни среди них, и теперь он ободряет их отеческим советом. Мы видим это в 2: 10-12: «*Свидетели вы и Бог, как свято и праведно и безукоризненно поступали мы перед вами, верующими, 11 потому что вы знаете, как каждого из вас, как отец детей своих, 12 мы просили и убеждали и умоляли поступать достойно Бога, призвавшего вас в Свое Царство и славу*» (2: 10-12). Даже когда Павел наставляет их по поводу чистоты и внимательности, которые должны характеризовать всех нас, когда мы общаемся с другими христианами, в качестве аналогии он опять же говорит о мудрости в воспитании детей - Павел предполагает, что благочестивый отец вдохновляет, утешает и побуждает своих детей к благочестию.

 5. В-пятых, желание общения. Павел хочет быть с Фессалоникийцами и общаться с ними. Они не просто друзья. Это его духовная семья. Он пишет в 2:17: «*Мы же, братия, быв разлучены с вами на короткое время лицем, а не сердцем, тем с большим желанием старались увидеть лице ваше*» (2 : 17). Несколько раз Павел упоминает о своем желании вернуться и увидеть их. В следующей главе он повторяет: «*желая нас видеть, как и мы вас*» (3: 6) и «*ночь и день всеусердно молясь о том, чтобы видеть лице ваше*» (3:10). Такое стремление к общению – это еще одно свидетельство подлинного служения. Подумайте о Божьей благости в том, как он устроил нас: чем больше мы возрастаем в служении Его народу, тем больше мы хотим уделять этому еще больше времени. Бог вкладывает желания в наши сердца, чем больше мы впитываем в себя Его слова! Сложно не заметить любовь Павла к Фессалоникийцам, когда вы читаете это письмо! Если вы хотите возрастать в своей любви к своим братьям и сестрам в поместной церкви, я бы порекомендовал вам прочитать это письмо несколько раз на этой неделе - это займет всего 15 или 20 минут - и задайтесь вопросом: «люблю ли я и ценю ли я мою церковь, как Павел любил эту церковь, где он провел всего несколько недель или месяцев?» Пусть любовь Павла послужит примером для нас.

 6. Шестой: радость. Радость является результатом нашего преданного служения. Несколько раз Павел говорит, что он радуется за Фессалоникийцев. В главе 2: 19-20 он пишет: «*Ибо кто наша надежда, или радость, или венец похвалы? Не и вы ли пред Господом нашим Иисусом Христом в пришествие Его? 20 Ибо вы - слава наша и радость*». В главе 3 он говорит: «*Какую благодарность можем мы воздать Богу за вас, за всю радость, которою радуемся о вас пред Богом нашим*» (3: 9). Благочестивый пастор или старец - это тот, кто испытывает радость от того, что знает свою паству и направляет ее.

 7. И, наконец, надежда. У Павла есть надежда. Он надеется не на них, они не смогут устоять в вере сами по себе - его надежда покоится на избрании Божьем, который их избрал, как он говорит в 1: 4. И, прежде всего, он надеется на возвращение Христа. Взгляните на 5: 23-24: «*Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без порока в пришествие Господа нашего Иисуса Христа. 24 Верен Призывающий вас, Который и сотворит [сие*]». Служение Павла характеризуется надеждой для фессалоникийцев, которая основана на его надежде на обещания Бога и возвращение Христа.

 Итак, вот семь признаков подлинного христианского служения. Молитва. Самопожертвование. Материнская любовь. Отеческое ободрение. Желание общения. Радость. И надежда. Благодаря этому вы видите любовь Павла к людям и его полную надежду на Иисуса Христа. Это хороший образец для нашей собственной жизни.

 Мы можем использовать эти 7 признаков для того, чтобы поразмышлять о нашем служении в этой церкви. Служение — это ведь не только удел пасторов и старейшин; оно для всех нас. Пример Павла полезен всем нам. Почему мы любим людей в нашей церкви? Павел хотел наблюдать за тем, как сверхъестественная сила Бога действует в сердцах этих верующих, чтобы порадоваться перед Богом за них. Это отличный пример мотивации того, что мы с вами делаем. Как он избежал того, чтобы превратить людей в «проекты»? Он любил их. Он искренне желал быть с ними. Его сердце разрывалось от печали, когда ему пришлось покинуть их. Он служил только тогда, когда это было удобно ему? Конечно, нет. Это самопожертвование только углубило его радость.

 И, конечно же, можно использовать эту книгу, помимо размышлений о своем личном служении. Используйте эти главы, чтобы вдохновлять и увещевать других христианских друзей. Используйте их для оценки пастырского служения в церкви, к которой вы думаете присоединиться, или в вашей собственной церкви. Церковь, к которой вы думаете присоединиться, должна иметь прочную доктрину - она ​​должна придерживаться того же Евангелия, которое Павел провозглашает в гл. 5: 9-10 этой книги. Но вам также нужен внимательный, сострадательный тип руководства, пример которого Павел показывает в своих отношениях с Фессалоникийцами. И мы можем использовать эту книгу для того, чтобы ободрять верных служителей Евангелия, которые следуют образцу, показанному Павлом. Это первая половина книги. Прежде чем мы перейдем ко второй половине, есть **какие-то все вопросы**?

**Б. Признаки христианской жизни**

Павел не ограничивается описанием того, как выглядит настоящее служение. В главах 4 и 5 Павел пишет и рассказывает им, какое влияние должно оказывать истинное служение на их жизнь. Как вы помните ранее, эти увещевания содержатся и в центральной части письма, и в разделе о возвращении Господа в конце главы 4. Поэтому мы должны думать об этих увещеваниях с точки зрения того, «как нам нужно жить в свете пришествия Христа?» Павел начинает этот раздел в 4: 1-2: “*За сим, братия, просим и умоляем вас Христом Иисусом, чтобы вы, приняв от нас, как должно вам поступать и угождать Богу, более в том преуспевали, 2 ибо вы знаете, какие мы дали вам заповеди от Господа Иисуса.”* Павел далее перечисляет семь сфер христианской жизни.

1. Во-первых, храните чистоту в сексуальной сфере. Сразу после того, как Павел сказал им угождать Богу, он конкретно говорит им избегать сексуального греха, проводя четкую связь между этими двумя сферами. Павел пишет в 4:3-8: “*Ибо воля Божия есть освящение ваше, чтобы вы воздерживались от блуда; 4 чтобы каждый из вас умел соблюдать свой сосуд в святости и чести, 5 а не в страсти похотения, как и язычники, не знающие Бога; 6 чтобы вы ни в чем не поступали с братом своим противозаконно и корыстолюбиво: потому что Господь - мститель за все это, как и прежде мы говорили вам и свидетельствовали. 7 Ибо призвал нас Бог не к нечистоте, но к святости. 8 Итак непокорный непокорен не человеку, но Богу, Который и дал нам Духа Своего Святаго.”* Связь между повиновением Богу и поддержанием сексуальной чистоты могла быть чем-то новым для фессалоникийцев. *Сексуальная распущенность была более привычным явлением в древнем языческом мире, чем в наше время*, поэтому Павел счел необходимым подчеркнуть этот момент. Обратите внимание, что Павел не относится к сексуальному греху как к чему-то приватному или как к невинному проступку. Он подчеркивает: “*чтобы вы ни в чем не поступали с братом своим противозаконно,*” (4:6). Сексуальный грех всегда затрагивает других людей, а также Бога. “*Итак непокорный непокорен не человеку, но Богу”* (4:8).

2. Второе, нам нужно иметь братскую любовь к другим. Стихи 9-10: “*О братолюбии же нет нужды писать к вам; ибо вы сами научены Богом любить друг друга, 10 ибо вы так и поступаете со всеми братиями по всей Македонии. Умоляем же вас, братия, более преуспевать 11 и усердно стараться о том,”* (4:9-10).

 3. В-третьих. Уважение. Павел хочет, чтобы фессалоникийцы жили так, чтобы их могли уважать другие. Взгляните на 4: 11-12: «и усердно стараться о том, чтобы жить тихо, делать свое [дело] и работать своими собственными руками, как мы заповедывали вам; 12 чтобы вы поступали благоприлично перед внешними и ни в чем не нуждались». Дело не в том, что Павел хочет, чтобы христиане были сосредоточены на оттачивании своей репутации. Это не соревнование в популярности. В некотором смысле их жизнь должна идти в разрез с тем, что обычно приводит к популярности и успеху. Им нужно жить, стремясь проводить спокойную жизнь и заниматься своим делом, - чтобы мы завоевывали не популярность, а подлинное уважение к нашему благочествивому образу жизни. *Вам нужно так жить не для того, чтобы другие подумали хорошо о вас, но, для того, чтобы Евангелию было воздано должное*. Таким образом, грядущее пришествия Господа не должно возбуждать в нас панику, а должно подвигнуть нас к тому, чтобы оставаться верными, живя достойно и спокойно.

 4. В-четвертых, бодрствовать перед Богом. Обойдя стороной тему второго пришествия, Павел возвращается к своим увещеваниям в главе 5: 4-8: «*4 Но вы, братия, не во тьме, чтобы день застал вас, как тать. 5 Ибо все вы - сыны света и сыны дня: мы - не [сыны] ночи, ни тьмы. 6 Итак, не будем спать, как и прочие, но будем бодрствовать и трезвиться. 7 Ибо спящие спят ночью, и упивающиеся упиваются ночью. 8 Мы же, будучи [сынами] дня, да трезвимся, облекшись в броню веры и любви и в шлем надежды спасения*» (5: 4-8). Мы должны бодрствовать перед Богом. *Нам не нужно спать, но бодрствовать, быть начеку и быть воздержанными.* Павел хочет, чтобы христиане не были усыплены этим миром, обманутыми привлекательным появлением его мимолетных удовольствий или слепыми к реальностям, которые Бог дал в Своем Слове. Нет, мы должны духовно бодрствовать, сосредоточиться на Божьей истине и внутренне настроиться на истину, которую мы знаем, но пока еще не видим.

 5. В-пятых, **ободрять** других. Павел продолжает: «*11 Посему увещавайте друг друга и назидайте один другого, как вы и делаете. 12 Просим же вас, братия, уважать трудящихся у вас, и предстоятелей ваших в Господе, и вразумляющих вас, 13 и почитать их преимущественно с любовью за дело их; будьте в мире между собою. 14 Умоляем также вас, братия, вразумляйте бесчинных, утешайте малодушных, поддерживайте слабых, будьте долготерпеливы ко всем. 15 Смотрите, чтобы кто кому не воздавал злом за зло; но всегда ищите добра и друг другу и всем*» (5: 11-15). Мы должны ободрять всех. *Павел особенно призывает нас это делать в двух конкретных случаях*. Во-первых, по отношению к своим пасторам и старейшинам. Они упорно трудятся, чтобы быть мудрыми и благочестивыми духовными пастырями для вас. Ободряем ли мы их? Говорим ли мы им что ценим их? Во-вторых, Павел говорит нам вдохновлять слабых. Слабость часто ведет к унынию, поэтому Павел говорит христианам о том, чтобы они особенно вдохновляли тех, кто испытывает недостаток силы в разных сферах. Интересно, знаете ли вы того, кто находится в такой ситуации и кого вы могли бы ободрить уже на этой неделе?

 6. В-шестых, Павел призывает Фессалоникийцев и нас жить, сосредоточившись на Боге. Он говорит в 5: 16-18: «*Всегда радуйтесь. 17 Непрестанно молитесь. 18 За все благодарите: ибо такова о вас воля Божия во Христе Иисусе*». Как мы можете радоваться всегда? Если вы сосредотачиваете свою жизнь на Боге, независимо от того, что происходит на работе, независимо от того, что происходит дома, независимо от того, что происходит в церкви, тогда вы сможете быть радостным. Как нам сделать так, чтобы Бог стал центром нашей жизни и чтобы мы силой Духа могли молиться непрестанно (5:17) и за все благодарить (5:18)? Начинается все с того, что мы вспоминаем благую весть благодати, которые мы получили, как говорит Павел в 5: 9-10: «*потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа, 10 умершего за нас, чтобы мы, бодрствуем ли, или спим, жили вместе с Ним*». Это удивительное Евангелие и является тем, что меняет фундамент нашей жизни, так чтобы Бог находился в центре.

 7. И, наконец, седьмое, быть разборчивыми. Когда Павел подходит к своим выводам, он говорит: «*19 Духа не угашайте. 20 Пророчества не уничижайте. 21 Все испытывайте, хорошего держитесь. 22 Удерживайтесь от всякого рода зла*» (5: 19-22). Это непреходящее увещевание, применимое в любых обстоятельствах. «Испытывайте все». Жизнь коротка. Не тратьте её на глупые, нечестивые дела. Подумайте внимательно, прежде чем верить чему-то, что-то делать, что-то говорить или обещать. Зло повсюду; если мы хотим его избежать, мы должны молиться о том, чтобы быть разборчивыми и проницательными.

Вот так мы должны жить и поступать в свете грядущего конца света. Любить друг друга. Сосредоточиться на жизни, достойной уважения, спокойной жизни в верности. Не тратьте впустую свое время или энергию. Ободряйте других. Есть **вопросы по этому разделу о христианской жизни**?

**В. Второе пришествие**

 Итак, зачем нам жить таким образом, будучи христианами? Ответ и наша заключительная тема в 1 Фессалоникийцам – второе пришествие. Это великая истина и то, к чему сводится вся книга. Мы должны жить чисто и свято, потому что Иисус вернётся, и мы хотим прожить достойно Его имени. Мы должны служить другим, потому что Иисус вернётся, и мы хотим, чтобы другие были готовы к этому. Мы должны распространять Евангелие, потому что Иисус вернется, и мы хотим, чтобы все в мире услышали о Нем, прежде чем Он придет с окончательным судом.

Мы должны иметь в виду четыре момента, касательно возвращения Иисуса. Во-первых, это обязательно произойдет. Во-вторых, мы все будем свидетелями этого, независимо от того, когда это произойдет, и все подвергнутся его суду. В-третьих, если вы христианин, то эта доктрина должна быть для вас вдохновением. В-четвертых, никто не знает, когда Иисус вернется.

 Во-первых, **Иисус обязательно вернется**. Павел описывает этот славный день в 4: 16-17: “*16 потому что Сам Господь при возвещении, при гласе Архангела и трубе Божией, сойдет с неба, и мертвые во Христе воскреснут прежде; 17 потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом будем.”* (4:16-17) Сам Иисус учил, что Он вернется, и мы увидим еще больше образов о Его возвращении в книге Откровения. Писание ясно и последовательно утверждает: Иисус вернётся!

 Во-вторых, **мы все будем свидетелями Его возвращения**. Очевидно, фессалоникийцы были обескуражены, потому что некоторые из них умерли, а другие думали, что те, кто умер, пропустят возвращение Иисуса. Павел пишет, чтобы ободрить их в 4: 13-15: «*Не хочу же оставить вас, братия, в неведении об умерших, дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды. 14 Ибо, если мы веруем, что Иисус умер и воскрес, то и умерших в Иисусе Бог приведет с Ним. 15 Ибо сие говорим вам словом Господним, что мы живущие, оставшиеся до пришествия Господня, не предупредим умерших*». Он говорит, что для христиан смерть - это не конец. Мало того, что наши души немедленно отправятся к Иисусу на небесах, даже наши тела будут воскрешены Иисусом в новом творении. [[1]](#footnote-1) Мы также узнаем из Откровения, что нехристиане также будут воскрешены, чтобы предстать пред окончательным судом. Никто не пропустит возвращения Иисуса. Это единственное событие в истории, которое все люди, которые когда-либо жили, испытают вместе.

В-третьих, эта доктрина должна быть **вдохновением** и побуждением к вере и святости для христиан. Павел дает Фессалоникийцам замечательное увещевание после описания конца света в 4:18: «*Итак утешайте друг друга сими словами*». Возвращение Иисуса должно быть для нас утешением. Это исполнение наших надежд, это воплощение наших ожиданий. Когда Иисус вернется, все грехи убелятся, всякая несправедливость будет исправлена. Некоторые христиане смотрят на конец мира с тревогой, страхом или трепетом. Конец света действительно будет страшным, потому что он будет сопровождаться гневом Бога, но мы, христиане, избавлены от этого! ДЕЛИТЕСЬ ЕВАНГЕЛИЕМ ... Иисус вернется за своим нардом, окончательно и навсегда. Для нас Его возвращение - это лишь конец этого падшего мира, омраченного грехом и смертью; это начало нового творения, в котором, как говорится в Откровении, «*отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло*» (Откровение 21: 4).

В-четвертых, мы не знаем, когда Иисус вернется, и мы не должны пытаться узнать это. Естественно, некоторые христиане тогда, как и сейчас, были озабочены идеей возвращения Иисуса и, по-видимому, некоторое время спорили о том, когда это произойдет. Павел пишет, чтобы отговорить их от таких спекуляций, в 5: 1-3: «*О временах же и сроках нет нужды писать к вам, братия, 2 ибо сами вы достоверно знаете, что день Господень так придет, как тать ночью. 3 Ибо, когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами [постигает] имеющую во чреве, и не избегнут*» (5: 1-3). Бог прямо говорит в своем слове, что мы не знаем и не можем знать день или час возвращения Иисуса. Мы не должны слушать тех, кто утверждает, что разгадал это. Мы должны, однако, пребывать в ожидании и готовности, ведя благочестивую и здравомысленную жизнь, чтобы мы были готовы к приходу Иисуса.

Разве это не удивительно, насколько практично все это описано в 1 Фессалоникийцам? Часто эта тема вызывает лихорадочные спекуляции и глупые фантазии - будь то последняя серия книг, посвященных теме второго пришествия, или увлечение личностью «человека греха», упомянутого в 2 Фессалоникийцам. Но такое учение и спекуляция совершенно чужды Павлу, который объясняет конец света с практической, основанной на Христе, ободряющей точки зрения. Один из способов, которым мы могли бы применить эту часть книги, - это оценить, сколько времени мы проводим, думая о прошлом, настоящем и ближайшем будущем и затем сравнить это с тем, как часто мы с нетерпением ожидаем провести вечность с Христом. Ожидание вечности, говорит Павел, формирует то, как мы живем сейчас, потому что это усиливает нашу надежду на Христа, который непременно вернётся. **Есть вопросы**?

**Заключение**

Надеюсь, вы видите, как учение о будущем, хотя некоторые подробности о нем таинственны, принципиально влияет на содержание нашей веры и практику жизни последователей Христа. Почему служение Павла характеризуется семью аспектами, которые мы рассматривали - такими, как самопожертвование, молитва, радость и внимание? Потому что он очень хочет, чтобы Фессалоникийцы были готовы к этому последнему дню. Почему наши жизни как христиан должны характеризоваться теми же семью признаками, как братская любовь, сексуальная чистота, разборчивость? Потому что мы – это те, кто благодаря Евангелию Божьей милости не должен бояться возвращения Христа. Вместо этого наше самое большое желание - это Божья слава и то, что он будет прославлен своим народом, поскольку мы ожидаем, пока все его благие обещания исполняться.

Послушайте, как Джонатан Эдвардс говорил о нашем стремлении к этому грядущему дню Господа: «наслаждение Богом – это единственное счастье, которым наши души могут быть удовлетворены. Отправиться на Небеса, полностью насладиться Богом, бесконечно лучше, чем самые приятные условия здесь. Отцы и матери, мужья, жены или дети, или общество земных друзей - это всего лишь тени; но Бог есть суть всего. Все остальное - это лишь рассеянные лучи, но Бог - это солнце. Все остальное лишь ручьи, но Бог - это океан.» [[2]](#footnote-2) Мы с нетерпением ожидаем того дня из-за славы Божьей.

Давайте помолимся.

1. Здесь может быть полезно предвидеть вопросы о том, что происходит, когда христиане умирают. Павел не учит доктрине о «сне души», то есть, тому что «когда верующие умирают, они вступают в состояние бессознательного существования, и очнутся когда Христос вернется и воскресит их для вечной жизни» (Грудем, систематическое богословие, 819). Павел не указывает, что христианам приходится ждать второго пришествия для того, чтобы их души были соединены с Богом; он просто показывает, что для христиан смерть временна так же, как сон. Ясное учение Писания состоит в том, что, когда люди умирают, души верующих немедленно уходят в присутствие Бога, а души неверующих немедленно идут на вечное наказание (Грудем, 816, 822). 2 Кор. 5: 8 - «то мы благодушествуем и желаем лучше выйти из тела и водвориться у Господа». Фил. 1:23 - «имею желание разрешиться и быть со Христом», Луки 23:43 - «ныне же будешь со Мною в раю.». Во втором пришествии Христа верующие получат воскресшие тела - «при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся» (1 Кор. 15:52). Как говорит Грудем: «Когда Христос вернется, души верующих воссоединятся с их телами, их тела воскреснут из мертвых, и они будут жить с Христом вечно (817). [↑](#footnote-ref-1)
2. Iain Murray, Jonathan Edwards: A New Biography, p. 143, cited in Donald Whitey, Ten Questions to Diagnose Your Spiritual Health, p. 128. [↑](#footnote-ref-2)