

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 23: 1, 2 и 3 послание Иоанна**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Любовь царства: 1, 2, 3 Иоанна**

**Вступление**

Когда Иисуса спросили какая заповедь является величайшей, Он ответил, что мы должны любить Господа, Бога нашего, и любить ближнего. Нашему современному восприятию необходима конкретизация. Зачастую наше общество оценивает качество любви по ее искренности и по ее свободе. С одной стороны, любовь - это чувство - «телячьи нежности». С другой стороны, она не несет никаких обязательств и не выдвигает ни каких требований к объекту своей любви. Или в соответствии с последним голливудским фильмом, любовь зарождается от случайной встречи на улице, что приводит к последующим случайным встречам, а затем к жизни, полной романтики и блаженства.

Но на что похожа любовь Царства, любовь к Богу и ближнему? На позитивные ощущения? Когда Иисус заповедует своим последователям любить Бога и любить друг друга, может он просто говорит нам, что мы должны нравиться друг другу и рассматривать Бога, как нашего друга? Нет. Я предполагаю, что большинство из нас не так думают. Но, особенно если вы христианин, к какому месту в Писании вы можете обратиться, чтобы доказать, что эта чрезмерно сентиментальное, поверхностное понимание любви неверно? Какая есть альтернатива?

Давайте помнить об этом, когда мы приступаем к посланиям Иоанна. Как показывает пример Иисуса, когда он омывал ноги ученикам, любовь Царства очень отличается от представления современного общества о любви как по своей глубине, так и по своему выражению. Такая любовь в высшей степени определяется крестом, где Бог явил, что Он есть любовь, и из-за того, что мы совсем не заслуживаем его любви, его любовь характеризуется милосердием, смирением и жертвой. Иоанн, ноги которого омыл Иисус, был преобразован благодаря любви царства. В трех своих письмах Иоанн объясняет, какова была эта любовь и какой результат она должна принести в нашу жизнь как подданных Иисуса Христа, и как эта любовь даёт нам способность показать, что наше христианство реальное, а не поддельное.

# Предыстория написания посланий Иоанна

Начнем с предыстории этих трех коротких писем. Хотя эти послания анонимны, имеются внутренние и внешние доказательства того, что автором является апостол Иоанн. В 1 Иоанна автор ясно заявляет, что был апостолом с самого начала. Давайте посмотрим на 1 Иоанна 1: 1-3:

“*О том, что было от начала, что мы слышали, что видели своими очами, что рассматривали и что осязали руки наши, о Слове жизни, -2 ибо жизнь явилась, и мы видели и свидетельствуем, и возвещаем вам сию вечную жизнь, которая была у Отца и явилась нам, - 3 о том, что мы видели и слышали, возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами: а наше общение - с Отцем и Сыном Его, Иисусом Христом.”*

Здесь Иоанн утверждает, что он был одним из «мы», которые видели, осязали и слышали слово жизни. Стиль явно похож на стиль 4-го Евангелия. Если, как мы говорили на занятии по Евангелию от Иоанна, апостол Иоанн написал Евангелие, и мы видим, что апостол написал 1 послание Иоанна, не остаётся сомнений, что Иоанн - это тот апостол. Кроме того, все свидетели первой церкви приписывают авторство трёх посланий апостолу Иоанну.

Мы не знаем точно, когда Иоанн написал эти три письма, но они, вероятно, были написаны ближе к концу его жизни, примерно в то же время он написал свое Евангелие (около 90 г. н.э.). Два остальных письма были написаны в преддверии личного визита: 2 послание Иоанна адресовано к церкви, а 3-е послание обращено человеку по имени Гай. Они оба во многом выражают обеспокоенность поддержкой лжеучителей и наполнены вдохновениями проявлять искреннее гостеприимство христианским проповедникам. (**3 Иоанна 5, 7**). Сегодня мы уделим большую часть времени самому длинному из трех писем – 1-му посланию Иоанна. Итак, давайте приступим,

Цель написания **1 Иоанна**

1 Иоанна может быть трудной книгой для понимания, особенно если мы выдергиваем стихи из контекста, поэтому для нее очень важно, возможно, больше, чем для большинства книг в Новом Завете, - понять общую цель письма. Взгляните на 5:13: «*Сие написал я вам, верующим во имя Сына Божия, дабы вы знали, что вы, веруя в Сына Божия, имеете жизнь вечную. И вот какое дерзновение мы имеем к Нему, что, когда просим чего по воле Его, Он слушает нас*.»

Причина, как мы видим в этой книге, была связана с широким распространением лжеучения о личности и труде Иисуса Христа. Поэтому Иоанн пишет, чтобы противостоять этому учению и заверить верующих в спасении. Взгляните на 2: 22-23: «*Кто лжец, если не тот, кто отвергает, что Иисус есть Христос? Это антихрист, отвергающий Отца и Сына. Всякий, отвергающий Сына, не имеет и Отца; а исповедующий Сына имеет и Отца*».

Как мы видим, лжеучители говорили, что (1) они были без греха (1: 8), (2) что Иисус не пришел во плоти (2: 22-23), (3) что Иисус не умер в качестве искупительной жертвы за наш грех (5: 6). Иоанн указывает, что (4) эти лжеучители не любили других христиан (2:11) и (5) не заботились о святости (3: 6-8). Но они, похоже, говорили, что христиане, которые не согласны с ними, а именно те, кто следовали за Христом по учению апостолов, таких как Иоанн, на самом деле вовсе и не были христианами. Поэтому Иоанн пишет с двойной целью. Доктринально, он пишет для того, чтобы опровергнуть этих лжеучителей. Как пастор, он хочет придать своим последователям уверенности, учитывая сомнения, которые лжеучителя посеяли в их сознание. И не поверхностную уверенность, типа «просто поверьте мне на слово; вы во Христе». Но такую уверенность, которая была обоснована на твердых доказательствах, чтобы люди могли оценивать свою *собственную* жизнь и видеть свидетельства Божьей благодати.

В этих двух целях раскрывается истинная красота 1 послания Иоанна: доктринальный трактат; да, но он предназначен для того, чтобы мы знали глубоко в своем сердце, что мы на самом деле во Христе.

**Содержание 1 Иоанна**

Обращаясь к содержанию 1-го послания Иоанна, позвольте мне пояснить, как мы будем рассматривать эту книгу. В каком-то смысле эту книгу трудно читать, потому что Иоанн не придерживается одного направления мысли, как это часто встречается у апостола Павла. Вместо этого легче представить, что эта книга содержит ряд тем, к которым Иоанн периодически возвращается, вплетая их в общий узор книги. В другом смысле, это восхитительная книга, потому что настолько очевидно, что он заботится о нас, а не спорит с нами. Его книга меньше похожа на юридический трактат и больше на разговор, который вы могли бы вести с вашим пастором, который повторяет одни и те же истины снова и снова, но каждый раз чуть по-другому, чтобы утвердить вас в уповании, которое мы имеем во Христе.

Итак, давайте сначала рассмотрим содержание книги, чтобы мы увидели, как все это складывается в единую картину, и вы можете следовать этому по своим распечаткам.

ВВЕДЕНИЕ: Возвещайте слово жизни (1: 1-4)

Посмотрите на 1: 3: “*о том, что мы видели и слышали, возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами: а наше общение - с Отцем и Сыном Его, Иисусом Христом.”* Вот очевидец жизни Иисуса, провозглашает послание Иисуса, чтобы верующие имели общение с Богом и друг с другом, сосредотачивается на правильном понимании Иисуса. Затем, в книге Иоанна мы видим…

Первое размышление об уверенности (1: 5-2: 14). Как мы можем быть уверены, что мы во Христе? Смотря на плоды в нашей жизни.

Посмотрите на 1:5-7: “*И вот благовестие, которое мы слышали от Него и возвещаем вам: Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы. Если мы говорим, что имеем общение с Ним, а ходим во тьме, то мы лжем и не поступаем по истине; если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха.”* Мы знаем, что мы во Христе, если мы ходим во свете. Но Иоанн туту же поясняет: ходить в свете не означает, что мы никогда не грешим; посмотрите на 1:10-2:1: “*Если говорим, что мы не согрешили, то представляем Его лживым, и слова Его нет в нас. Дети мои! сие пишу вам, чтобы вы не согрешали; а если бы кто согрешил, то мы имеем ходатая пред Отцем, Иисуса Христа, праведника.”*

Иоанн продолжает, говоря в 2: 5, что исполнение Божьих заповедей является еще одним признаком того, что мы во Христе - в частности, заповеди любить братьев во Христе - посмотрите на 2: 9-10: «*Кто говорит, что он во свете, а ненавидит брата своего, тот еще во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нем соблазна*».

Затем Иоанн заканчивает этот раздел очень по-пасторски, подчеркивая свидетельство благодати в своих читателях, чтобы заверить их в том, что они на самом деле во Христе; посмотрите на 2:12: «*Пишу вам, дети, потому что прощены вам грехи ради имени Его*». Иногда стандарты Иоанна кажутся недостижимыми, и поэтому хорошо помнить стихи, подобные этому, - мы можем быть уверены в нашем спасении, потому что мы верим, что прощены во Христе. Иоанн подтверждает, что его читатели соответствуют этому стандарту.

После этого, Иоанн предупреждает об опасности следования за миром (2: 15-27)

Взгляните на 2:15, он говорит: «*Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей*».

Затем он снова поднимает тему уверенности, повторяя многое из того, что он говорил ранее. Второе размышление об уверенности (2: 28-4: 6)

Он говорит: мы знаем, что мы во Христе, если делаем то, что верно (2: 28-3: 10). Послушайте 3: 6: «*Всякий, пребывающий в Нем, не согрешает; всякий согрешающий не видел Его и не познал Его*». И, как и раньше, он говорит: «Мы знаем, что мы во Христе, если имеем любовь друг ко другу» (3: 11-23). ​​Например, 3:16: «*Любовь познали мы в том, что Он положил за нас душу Свою: и мы должны полагать души свои за братьев*». Но не только послушание и любовь могут укрепить нашу уверенность - важно, напоминает нам Иоанн, что присутствие Святого Духа утверждает наше положение во Христе (3: 24-4: 6) - 3:24: «*И кто сохраняет заповеди Его, тот пребывает в Нем, и Он в том. А что Он пребывает в нас, узнаем по духу, который Он дал нам*».

Затем Иоанн переходит к решительному увещеванию любить и верить (4: 7-5: 12)

- О любви, (4: 7-5: 4а) послушайте 4: 10-11: «*В этом есть любовь, а не то, что мы возлюбили Бога, но что Он возлюбил нас и послал к нему Сына, чтобы быть умилостивлением за наши грехи. Возлюбленные, если бы Бог так любил нас, мы также должны любить друг друга*». И затем о вере (5: 4б-12) Иоанн говорит в 5:10 говорит: «*Верующий в Сына Божия имеет свидетельство в себе самом*».

После этого Иоанна дает еще несколько заключительных наставлений в 5: 13-21.

Таков очень краткий обзор книги. Сейчас мы перейдем к трем основным темам, но перед этим, есть ли какие-то вопросы или комментарии?

Теперь давайте рассмотрим несколько основных тем в послании Иоанна. Хорошее обобщение того, что мы увидим содержится в 3: 23-24: «*А заповедь Его та, чтобы мы веровали во имя Сына Его Иисуса Христа и любили друг друга, как Он заповедал нам. И кто сохраняет заповеди Его, тот пребывает в Нем, и Он в том. А что Он пребывает в нас, узнаем по духу, который Он дал нам*». В этих стихах мы видим краткое изложение трех критериев, по которым Иоанн предлагает нам узнать, во Христе мы или нет. Доктринальный: правильно ли вы понимаете, кто такой Иисус? Нравственный: соблюдаете ли вы заповеди Божьи? Социальный: любите ли вы народ Божий? Давайте рассмотрим эти три критерия по очереди.

**Доктринальный критерий:**

Посмотрите на 2:22: “*Кто лжец, если не тот, кто отвергает, что Иисус есть Христос? Это антихрист, отвергающий Отца и Сына.”*

На протяжении всей книги мы видим, что Иоанн противопоставляет лжеучителей, отрицающих, что Иисус является полностью Богом и полностью человеком. Эти учителя разделили «божественный» дух Христа и его «плотское» тело. Для нас это может показаться академической дискуссией на тему, может быть и важную, но не очень сильно влияющую на нас сегодня. Другие люди считают, что такое внимание доктрине будет несколько заносчивым и может препятствовать единству среди верующих. *Является ли лжеучение сугубо теоретическим*? *Конечно, нет. Без посредника, который является полностью человеком и полностью Богом, у нас не может быть искупительной жертвы за грех, которая нам нужна*. Вера в то, что Иисус был подлинно человеком и подлинно божеством имеет первостепенное значение для Евангелия и для понимания того, кто есть Святой Дух. Посмотрите на 4: 2-3: «*Духа Божия (и духа заблуждения) узнавайте так: всякий дух, который исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, есть от Бога; 3 а всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, не есть от Бога*».

Итак, правильное убеждение имеет решающее значение для нашей уверенности как верующих. Избавление от центральной доктрины имеет столько же смысла, как если мы выбросим двигатель грузовика, потому что он слишком тяжелый и затрудняет нам путь. Да, доктрина иногда разделяет. Да, обсуждение доктрины иногда может показаться не столь практичным. Но без истины Евангелия все остальное бесполезно.

Часто мы больше всего обеспокоены нападками на христианство и Евангелие со стороны атеистов и скептиков. Тем не менее, 1 послание Иоанна служит для нас примером и сегодня, что *наибольшие опасности, с которыми сталкивается церковь - это не неверие, а неправильная вера; не отсутствие веры, а ересь; не сомнения, а обман. Неправильная вера, ересь и обманщики - это то, что беспокоит Иоанна. Поэтому он опровергает мысль о том, что Христос был просто бестелесным, безликим принципом, к которому мы обращаемся за высшей энергией ... Он также опровергает мысль о том, что Иисус был всего лишь учителем, который учил путям Божьим и который голодал и уставал, и кто однажды истёк кровью и умер ... Нет, он сам был Богом. Мы должны верно понимать доктрину о личности Христа, как показывает Иоанн, потому что наше спасение зависит от этого.*

Но понятно, как считает Иоанн, что одной доктрины недостаточно. Мы знаем от Иакова, что даже бесы верят «*верно*», что касается того, кто такой Иисус. Поэтому Иоанн дает нам еще один критерий того, как мы можем знать, что мы пребываем во Христе.

**Нравственный критерий:**

Посмотрите на 3:7-10. Иоанн говорит: “*Дети! да не обольщает вас никто. Кто делает правду, тот праведен, подобно как Он праведен. 8 Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил. Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола. 9 Всякий, рожденный от Бога, не делает греха, потому что семя Его пребывает в нем; и он не может грешить, потому что рожден от Бога. 10 Дети Божии и дети диавола узнаются так: всякий, не делающий правды, не есть от Бога, равно и не любящий брата своего.”* (3-10)

Очень категоричное заявление, не так ли? Означает ли это, что если я согрешу, я уже не дитя Бога? Конечно, нет. Обратитесь к прежним стихам в 1 Иоанна, чтобы опровергнуть эту ошибочную мысль, например, 2: 1, где Иоанн сказал, что, если христианин согрешает, Иисус защищает нас перед Отцом. Помните, что особенно в этой книге, мы должны рассматривать отдельные стихи в свете всего послания. Но в то же время, пусть это не смягчает серьёзности утверждений Иоанна. В этом письме Иоанн говорит категорично: «Любой, кто не поступает правильно, не дитя Бога», - и эта простота невероятно обличает нас. 1 послание Иоанна очень полезно в этом отношении, так как раскрывает нам нюансы в контексте, в частности, стихи, показывающие нам, насколько все на самом деле просто.

 То, что Иоанн говорит в этом отрывке, сводится к следующему - *если вы дитя Бога, вы будете поступать как Бог. Если вы дитя дьявола, вы будете поступать как дьявол. Вот и все. Конечно, ни один христианин не поступает абсолютно совершенно, как Бог. И, к счастью, ни одна нехристианская жизнь не похожа в точности на дьявольскую ... Тем не менее, контраст между любовью к миру и любовью к Богу, светом и тьмой, детьми Бога и детьми дьявола является разительным и абсолютным. В вашей жизни будет отображаться образ либо того, либо другого.*

*При всем этом Иоанн*, конечно, не говорит, что «хорошие люди является христианами». *Все мы знаем хороших людей, которые не являются христианами. Многие из нас, прежде чем стали христианами, были хорошими людьми. Нравственный критерий следует за доктринальным критерием. Можно сказать, что он есть доказательство доктринального критерия.*

**И, наконец, социальный критерий:**

Один из первых моментов, как мы можем знать, что соответствуем нравственному критерию заключается в том, любим ли мы друг друга. Взгляните на 4: 19-21: «*Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас. Кто говорит: "я люблю Бога", а брата своего ненавидит, тот лжец: ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит? И мы имеем от Него такую заповедь, чтобы любящий Бога любил и брата своего*».

Как мы знаем, что любим Бога? По нашей правильной доктрине? По нашему тщательному послушанию? Или по приятному внутреннему ощущению, которое мы испытываем, когда поем песни поклонения? Все это будет лишь миражом, если наша любовь к Богу не проявляется в любви к Его народу. Иисус настолько близок к своему народу, что Он говорит, что наше отношение к другим христианам - это и есть наше отношение к Нему.

В 3:14 Иоанн говорит: «*Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев*». Для Иоанна нет другой альтернативы, кроме как любить братьев, с которыми вам нравится проводить время или которых вы едва терпите. Вы можете исповедовать правильное учение, прочитать все правильные христианские книги, иметь внешне честную жизнь, и все же, если вы не любите народ Божий, вы не христианин! Вы можете возразить и сказать, но я люблю Бога, я люблю Иисуса, я люблю узнавать о Нем и следовать за Ним, но просто некоторые люди не по мне. Вспомните стихи, которые мы только что рассмотрели из главы 4, Иоанн объясняет, что если вы не можете любить брата, которого любит Бог и который является образом Бога, то как вы можете любить Бога, которого не видели и который создал и возлюбил этого брата или сестру. Иоанн ведет рассуждение от большего к меньшему: те, кто любят Бога, любят других, поэтому, если вы не делаете меньшего, вы не можете сделать большее.

Иоанн призывает нас выражать нашу любовь к другим людям, особенно к другим верующим, реально и на практике. Посмотрите на 3: 17-18: “*А кто имеет достаток в мире, но, видя брата своего в нужде, затворяет от него сердце свое, - как пребывает в том любовь Божия? Дети мои! станем любить не словом или языком, но делом и истиною.”* Другими словами, нам нужна не только доктринальная вера и нравственность. Нам также нужна активная любовь, которая побуждает членов церкви отдавать себя друг другу. Нам нужно научиться любить людей, которые не похожи на нас или не поступают как мы. *Самая верная проверка христианской любви - любим ли мы тех, с кем мы не согласны или с кем нам бывает трудно.*

**Краткий обзор 1 Иоанна**

Таков социальный критерий, который предлагает Иоанн. Мы видим, что, если любой из этих критериев, которые описывает Иоанн, отделить от других, он становятся пустым. Христиане приобретают большую уверенность, когда мы верим истине об Иисусе, повинуемся тому, что заповедал Бог, и любим наших братьев и сестер. Наша уверенность не основана на каком-то духовном опыте в далеком прошлом. Если вы изо всех сил пытаетесь узнать, пребываете ли вы во Христе, задумайтесь над этими критериями, которые предлагает Иоанн, и несмотря на то, что мы не будем повиноваться идеально во всем и всегда или любить безукоризненно, спросите себя, спросите близкого друга-христианина: «Выглядит ли моя жизнь иначе из-за моей веры в Иисуса? Стремлюсь ли я к послушанию Его слову и проявлению любви к другим?»

Я надеюсь, что мы будем теми, кто прислушается к словам Иоанна и будет жить жизнью, которая коренным образом изменена Евангелием Иисуса Христа. В конце концов, это было целью Иоанна в написании этого письма. Прежде, чем мы перейдем к другим письмам Иоанна, есть **какие-либо вопросы**?

Теперь рассмотрим 2 и 3 Иоанна, гораздо более короткие письма, которые мы рассмотрим быстрее.

**2 послание Иоанна**

Ключевая тема в 2 Иоанна такова: христиане не должны поддерживать тех, кто является лжеучителями. Посмотрите на стихи. 10-11: «*Кто приходит к вам и не приносит сего учения, того не принимайте в дом и не приветствуйте его. Ибо приветствующий его участвует в злых делах его*».

Иоанн говорит нам, что существует огромная разница между тем, как мы относимся к лжеучителям, которые утверждают, что они христиане, по сравнению с неверующими, которые признают себя нехристианами. Мы должны проявлять большую щедрость и гостеприимство к нехристианам, которые знают, что они не христиане. Но мы не должны помогать человеку, который утверждает, что он учит истине об Иисусе, но на самом деле лжет. Посмотрите на стих 7: «*Ибо многие обольстители вошли в мир, не исповедующие Иисуса Христа, пришедшего во плоти: такой [человек] есть обольститель и антихрист*».

В нашей плюралистической религиозной культуре многие считают приемлемым предположить, что любой, кто называет себя христианином, на самом деле является таковым; но это опасное предположение. Подобно тому, как 1 письмо Иоанна призывало нас исследовать себя, чтобы увидеть, живем ли в соответствии с правильным учением, с послушанием и любовью, что характеризует подлинное спасение, так и 2-ое письмо говорит, что мы, по мере возможности, несем ответственность за то, чтобы те, чье служение мы поддерживаем были бы верными в этом служении и учили истине об Иисусе.

Мы должны правильно понимать призыв Иоанна не принимать лжеучителя в себя дома. В той культуре присутствие кого-то в вашем доме было не только знаком вашей поддержки, но и знаком окружающему сообществу, что вы поддерживаете то, что они делают. Когда речь идет о лжеучителях, мы не должны делать ничего, что даже намекало бы на то, что мы подтверждаем или одобряем их учение. Не делайте ничего, что могло бы напрямую поддерживать такое ложное учение. Означает ли это, что вы не можете обедать с вашим коллегой-мусульманином или пригласить брата-атеиста на Рождество? Конечно, нет. Но это означает, что мы не должны оказывать финансовую и практическую поддержку тем, кто утверждает, что он христианин, но при этом проповедует ложное Евангелие - мормоны, Свидетели Иеговы, учителя евангелия процветания, те, кто учит римско-католической доктрине. Об этом предупреждает нас Иоанн.

**Переходим к 3-му посланию Иоанна;**

Если 2 послание Иоанна было сосредоточено на том, почему не нужно быть гостеприимными в отношении лжеучителей, 3 послание Иоанна говорит о том, почему нужно оказывать гостеприимство верным учителям. Характер двух человек, описанных в этом коротком письме, Гаий и Диотреф, составляют тему этой книги.

Взгляните на стихи 9-11: Иоанн говорит: «*Я писал церкви; но любящий первенствовать у них Диотреф не принимает нас. Посему, если я приду, то напомню о делах, которые он делает, понося нас злыми словами, и не довольствуясь тем, и сам не принимает братьев, и запрещает желающим, и изгоняет из церкви. Возлюбленный! не подражай злу, но добру. Кто делает добро, тот от Бога; а делающий зло не видел Бога*».

Во-первых, Диотреф. Что мы знаем о нем? Сочувствует ли он лжеучителям? Была ли у него личная ссора с Иоанном? Это короткое письмо о многом умалчивает. Но в нем говорится, что Диотреф «любит первенствовать» (стих 9). Диотреф искажает Евангелия, ставя себя на первое место.

Прокомментировав характер Диотрефа, Иоанн говорит: «*Кто делает добро, тот от Бога; а делающий зло не видел Бога*». Хотя Иоанн не заходит слишком далеко и не называет Диотрефа лжеучителем так, как он делает это в 1 письме, он, несомненно указывает на него как на пример того, какими церковные лидеры быть не должны.

Также есть Гаий. Посмотрите на стих 5: «Возлюбленный! ты как верный поступаешь в том, что делаешь для братьев и для странников». Гаий оказывал гостеприимство истинным христианским проповедникам. Гаий любит братьев; Диотреф любит себя. Гаий делится своим имуществом с братьями; Диотреф хочет, чтобы все шло так, как хочет он сам. Итак, если кто-то и понимал правильно учение, кто соблюдал Божьим заповедям и любил других христиан, к чему призывало 1 письмо Иоанна, так это был Гаий. Поэтому мы читаем в стихах 6-8, что Гаий должен продолжать делать: «*Ты хорошо поступишь, если отпустишь их, как должно ради Бога, ибо они ради имени Его пошли, не взяв ничего от язычников. Итак мы должны принимать таковых, чтобы сделаться споспешниками истине*».

Кто эти люди? Возможно это были евангелисты или миссионеры. Гостеприимство по отношению к ним похвально. Мы также должны следовать этому примеру. Я не знаю, думали ли вы об этом раньше, но когда мы принимаем семью миссионеров или отправляем им деньги, чтобы поддержать их служение за рубежом, или мы проявляем гостеприимство другими способами, мы не просто «поддерживаем» их. Нет, в стихе 8 говорится, что мы становимся споспешниками истине. На самом деле мы становимся частью их служения. Тем больше у нас причин находить самое стратегическое евангельское служение в мире и поддерживать его, чтобы мы могли присоединиться к ним в этом труде.

**Заключение**

Итак, когда мы смотрим на эти 3 письма, как это помогает нам отличать настоящее и поддельное христианство? Откуда мы знаем, что такое настоящая любовь? В 1 Иоанна у нас есть библейские критерии оценки пребываем ли мы либо кто-то другой во Христе – согласны ли они с божественностью и человечностью Иисуса? Ходят ли они в Божьем свете? Любят ли они тело Христово? В 2 Иоанна у нас есть описание того, что истинная любовь не делает - она ​​не поддерживает и не продвигает лжеучителей, которые отрицают Христа. В 3-м Иоанна у нас есть реальный пример того, что такое настоящая любовь: человек, который ходил во свете и открывал свой дом в любви тем, кто проповедовал истину об Иисусе. Я молюсь, чтобы мы были наставлены этими категоричными повелениями Иоанна в его первом письме; я молюсь, чтобы мы прислушались к предупреждению в его втором письме; и я молюсь, чтобы мы последовали примеру Гаия в его третьем письме, потому что, как сказал Иисус: «*По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою*» (Ин 13:35 ).