

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 22: 2 Петра и Иуды: Стойкость посреди лжи**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Введение и цель: ложное учение «среди вас»**

Когда я лечу куда-нибудь, мне очень нравится проводить время в книжном киоске в аэропорту. Книжный магазин - это напоминание о том, что мы живем в век плюрализма, когда манифесты атеистов находятся в одной секции скидок вместе с буддийскими руководствами по медитации и комментариями к Корану. Как христианин, я хожу по магазину и замечаю много лжи, начиная с книги «Бог не Велик» покойного атеиста Кристофера Хитченса до индуистского текста, обещающего «Жизнь полную цели, счастья, процветания и свободы».

Я должен сказать, что меня не радует видеть все это; эти книги опасны, они отрицают истинного Бога. Но это, как правило, не мешает моей поездке – в конце концов, чего ждать от людей, которые и не утверждают, что верят в Иисуса. Но что происходит, когда я попадаю в христианский раздел книжного магазина? Там полки полны истины? Если я возьму любую книгу с христианским называнием, приеду ли в свой конечный пункт назначения более мудрым и верным последователем Христа?

В этой связи, послушайте слова Апостола Петра из 2 Петра 2: 1: «Были и лжепророки в народе, как и у вас будут лжеучители, которые введут пагубные ереси», а затем послушайте 4-ый стих в письме, написанном Иудой: «Ибо вкрались некоторые люди, издревле предназначенные к сему осуждению, нечестивые, обращающие благодать Бога нашего в [повод к] распутству и отвергающиеся единого Владыки Бога и Господа нашего Иисуса Христа»

Во 2 послании Петра «будут» лжеучителя; в письме Иуды они уже «вкрались». Но оба автора указывают на то, что эти люди находятся или будут в их среде. Эти два письма не касаются защиты веры от римского политеизма или греческой философии. Они борются с чем-то еще более опасным: ложь с христианской маркировкой. Яд в конфетной обертке. Вопрос в том, станем ли мы есть яд? Или мы будем внимательны и осмотрительны? Как вы видите в заголовке «цель», Петр и Иуда пишут для того, чтобы *предупредить христиан о ложном учении и побудить их стоять в истинной вере.*

Итак, во-первых, мы рассмотрим предысторию и содержание каждой книги, а затем поговорим о четырех основных темах, о четырех достоверных моментах, которые нам нужно знать. Мы будем разбирать обе книги параллельно, поэтому вам нужно будет использовать закладки.

**II. Авторство, аудитория и контекст**

Начнем с того, кто пишет. Откройте **2 Петра 1: 1**. Книга начинается так: «Симон Петр, раб и Апостол Иисуса Христа, принявшим с нами равно драгоценную веру по правде Бога нашего и Спасителя Иисуса Христа». Мы видим, что автор идентифицирует себя как Петр и затем посмотрите на 1:16: «*Ибо мы возвестили вам силу и пришествие Господа нашего Иисуса Христа, не хитросплетенным басням последуя, но быв очевидцами Его величия*». Петр рассказывает о том, как он лично видел преображение Иисуса.

Кому пишет Пётр? Посмотрите на 3: 1: «*Это уже второе послание пишу к вам, возлюбленные; в них напоминанием возбуждаю ваш чистый смысл*». Вероятно, первое послание - это находящееся в Библии 1 послание Петра, которое, как мы видели в 1 Петра 1: 1, было написано для христиан, разбросанных по всей Малой Азии (территория современной Турции). Пётр написал это письмо, чтобы ободрить верующих, поскольку они страдали от гонений. Но теперь дело не просто в нападках извне, Петра волнуют нападки изнутри. Петр говорит в 1:14: «*зная, что скоро должен оставить храмину мою*». Он догадывается, что его смерть близка. Поэтому он пишет еще одно последнее предупреждение своим людям.

**Откройте послание Иуды** идавайте зададим некоторые из тех же вопросов. Кто его написал? Стих 1, «*Иуда, раб Иисуса Христа, брат Иакова*». Богословы сходятся во мнении, что Иаков, о котором он говорит, - это Иаков, сводный брат Иисуса и глава Иерусалимской церкви, который написал послание Иакова. Это означает, что Иуда тоже брат Иисуса. [[1]](#footnote-1)

Кому он пишет? Стих 1 дает понять, что его аудитория - христиане: «*призванным, которые освящены Богом Отцем и сохранены Иисусом Христом*». Когда мы смотрим на остальную часть письма, мы можем догадаться, что его читатели, скорее всего, были христианами из евреев, потому что Иуда ссылается на некоторых людей и истории, которые были известны еврейскому сообществу. Если вы будете читать послание Иуды на этой неделе, вам, вероятно, будет интересно узнать об этих упоминаниях, потому что некоторые из них взяты не из Ветхого Завета. Иуда упоминает рассказ об архангеле Михаиле в стихе 9 и цитирует 1книгу Еноха в стихе 14. Почему Иуда это делает? Он не говорит, что это писание. Но под вдохновением Святого Духа, он иллюстрирует свои мысли, используя рассказы, которыми будут знакомы его аудитории. То, на что он ссылается является правдой, но он не говорит, что книга Еноха богодухновенна и безошибочна. Павел делал то же самое, когда он цитировал реальные утверждения греческих философов в Деяниях 17 и 1 Коринфянам 15. [[2]](#footnote-2)

Одна из интересных особенностей этих двух книг состоит в том, насколько они похожи. Они не просто разбирают похожие темы, они «говорят» одним и тем же языком во многих местах. Поэтому можно предположить, что эти книги были написаны под влиянием друг друга. В первые дни христианства такие письма были широко распространены, поэтому, похоже, ради единства послания один из авторов решил использовать похожие фразы и темы из другого письма. Вы видите в своих распечатках таблицу, которая показывает, какие стихи похожи друг на друга. Вы можете посмотреть это дома и отметить все сходства.

Какое письмо было написанным первым? На самом деле это трудно сказать. Но каков бы ни был порядок написания, мы должны отметить, что реальность лжеучения была достаточно серьезной, чтобы этому были посвящены два письма в Новом Завете, и безусловно это является достаточно серьезной темой для нашего внимательного изучения**.**

**III. Содержание**

Исходя из этого, давайте посмотрим на структуру этих книг, чтобы мы могли увидеть, как авторы выстраивают свои аргументы. Вы увидите это на обратной стороне распечаток.

2 Петра

Глядя сначала на 2-е послание Петра, вы можете увидеть, что во многом это симметричное письмо. Оно начинается и заканчивается увещаниями верующих. Во-первых, в 1:1-15 Петр напоминает им, что они спасены только силой Бога и призывает их «прилагать все старания», чтобы жить так, чтобы подтверждать работу Бога в них. Точно так же это письмо заканчивается в конце главы 3 наставлениями не ослабевать, но жить в святости в ожидании второго пришествия Христа. Во втором разделе Петр объясняет причины нашей уверенности в том, что Иисус вернётся, а в 4-м разделе, глава 3: 1-13 Петр объясняет, что произойдет, когда наступит день Господень. Средний раздел, глава 2, является по сути центром всего послания письма. Петр описывает лжеучителей, их безбожный образ жизни и страшную погибель, которая их ожидает от Бога.

Иуды

Мы видим аналогичную структуру в письме Иуды. Это одна из самых коротких книг в Библии – можно почувствовать, что Иуда похож на любящего отца, которого подталкивают к письму тяжелые обстоятельства, с которыми сталкиваются его дети. Как и во 2м послании Петра, центр книги - это описание образа жизни лжеучителей и суда, который их ожидает. Непосредственно перед и после этого описания снова два призыва - во-первых, в стихах 3-4 бороться за веру, а во-вторых, в стихах 17-23 укрепляться в познании и любви Бога. В самом начале и в конце книги Иуда в своем приветствии и доксологии напоминает своим читателям, что посреди этой лжи Бог является истинной и верной надеждой. Бог - это тот, кто их призвал, и Бог - это тот, кто не даст им упасть, пока они не предстанут пред Ним в его славном присутствии.

***Есть вопросы****?*

**IV. Основные темы**

Давайте обратимся к 4 основным темам, которые мы видим в этих книгах. Вы можете увидеть их на второй странице своих распечаток.

Первое: **A. Уверенность вашего призванияl**

Подумайте о том, с чем сталкиваются читатели писем Петра и Иуды. Лжеучителя вкрадываются, распространяют заблуждения и замешательства, как конфетти по всей ранней церкви. В такой атмосфере было важно, чтобы христиане пребывали в уверенности о своем спасении. Итак, во-первых, авторы говорят им, что их спасение - это **полностью Божий труд**.

Посмотрите, например, на вторую половину стиха 1 Иуды: «*призванным, которые освящены Богом Отцем и сохранены Иисусом Христом*». Быть призванным означает, что Бог лично призвал вас к новой жизни во Христе.

Пётр говорит что-то подобное во 2 Петра 1: 3-4. Откройте это место: “*Как от Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию, которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью.”* Какое утешение несут эти слова: **Он** дал нам все, что нам нужно для жизни и благочестия. Благодаря **Его обещаниям** мы не подвластны власти греха и ожили духовно. В стихе 1 говорится, что даже наша вера - это то, что мы получили от Бога. Иисус умер и воскрес для спасения грешников. И через покаяние и веру мы одеты в чистую, безупречную и полную праведность Иисуса.

И все же, хотя наше призвание от Бога, оно имеет последствия в нашей жизни. Петр продолжает в стихах 5-11: “*то вы, прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь. Если это в вас есть и умножается, то вы не останетесь без успеха и плода в познании Господа нашего Иисуса Христа. А в ком нет сего, тот слеп, закрыл глаза, забыл об очищении прежних грехов своих. Посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание; так поступая, никогда не преткнетесь, ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа.”*

Он говорит: Бог спас вас. Теперь ваша ответственность заключается в том, чтобы жить таким образом, чтобы подтверждать, что вы действительно спасены. Вот отличный пример того, как Библия утверждает как суверенитет Бога, так и человеческую ответственность: Бог призывает, и тем не менее Божий призыв подталкивает нас к действию. Образ усыновления полезен для иллюстрации этой идеи - Библия говорит в другом месте, что Бог принял нас как своих детей. А что делают дети? Они должны жить, как их отец. Они поддерживают семейную репутацию. Он как будто говорит: «Вы стали частью семьи по благодати, вы это не зарабатывали, и вы не можете это потерять. Теперь, когда вы будете подражать Отцу и будет поступать как Он, ваша уверенность в том, что вы действительно являетесь частью семьи, будет углубляться и расти».

Итак, Петр говорит нам: «**более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание**» - стих 10. Каким образом? Мы утверждаем наше звание тем, что делаем: «так поступая, никогда не преткнетесь». Это не означает, что вы будете совершенны в этой жизни или что вы никогда не будете грешить, но что образ вашего поведения будет подтверждением тому, что ваше покаяние и вера являются подлинными. Что же мы делаем? Стих 5 - мы прилагаем все усилия, чтобы возрастать в добродетелях и характере Христа.

Говоря более богословским языком, освящение, процесс, в котором мы становимся более похожими на Христа, является одновременно пассивным и активным. Он пассивен в том, что мы полностью зависим от силы Божьей, которая взращивает нас - стих 3, его сила дает нам все, что нам нужно для благочестия. Он дал нам Святого Духа. Но он и активен в том, что мы несем ответственность за стремление к святости, так же как спортсмен, который борется за золотую медаль.

Поэтому позвольте мне спросить вас: когда вы в последний раз **пристально исследовали плоды своей жизни**? Посмотрите на качества, перечисленные в стихах 5-7: добродетель, рассудительность, воздержание - видите ли вы, как эти качества возрастают в вашей жизни по мере того, как вы следуете за Иисусом? Прилагаете ли вы усилия для возрастания в благочестии? Можете ли вы сказать о том, как на следующей неделе вы могли бы «приложить старание» к возрастанию в этих качествах? Один из способов, как мы можем служить друг другу, как братья и сестры, - это помогать утверждать друг друга в этой уверенности, о которой говорит Пётр. Нам следует отмечать свидетельства благодати в других членах этой церкви, и говорить им об этом! «Знаешь, я просто хотел сказать, что я вижу, как в этом году ты вырос в своем пребывании в вере, и тебя должно ободрить то, что Дух работает в тебе!»

Письмо Иуды является хорошим напоминанием для нас. Иуда говорит в стихе 21: «*сохраняйте себя в любви Божией*». Это то активное освящение, о котором мы говорили, но потом он добавляет: «*ожидая милости от Господа нашего Иисуса Христа, для вечной жизни*». Не наши добрые дела дают нам силу стоять в вере до конца, а **милость Иисуса**. Итак, один из путей как мы можем знать, что спасены, - это очевидные доказательства в нашей жизни. Однако само спасение осуществляется только милосердием Иисуса.

Первое - это уверенность в нашем призвании; Второе - это **Б. Уверенность в Божьей истине**.

Когда ложь поджидает из-за каждого угла, нам не просто нужно быть уверенным в нашей собственной вере - нам нужно быть уверенным в том, что есть истина.

Иуда говорит своим читателям в стихах 17-18 **помнить о словах апостолов**. Их учение верно. Они предсказывали, что придут лжеучители, и теперь эти лжеучители здесь, так что это одно из доказательств того, что их учение верно!

Затем в 2м Петра, глава 2, он говорит: «лжеучители, которые введут пагубные ереси». Но у нас есть то, что гораздо лучше: посмотрите на **1:19-21**. *“И притом мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших, зная прежде всего то, что никакого пророчества в Писании нельзя разрешить самому собою. Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым.”*

Почему мы должны доверять писаниям Ветхого Завета? Потому что это Слово Божье. Здесь мы видим одно из самых ясных заявлений в Писании о богодухновенности Библии. Авторы использовали слова и понятия, естественные для них, но источником самого откровения был Святой Дух. Поэтому, если кто-то придет и будет учить в противовес Писанию, значит они учат в противовес самому Богу.

И, что важно, Божье Слово - **это не только Ветхий Завет**. Посмотрите на 2ое Петра 3: 15- 16: *“и долготерпение Господа нашего почитайте спасением, как и возлюбленный брат наш Павел, по данной ему премудрости, написал вам, как он говорит об этом и во всех посланиях, в которых есть нечто неудобовразумительное, что невежды и неутвержденные, к собственной своей погибели, превращают, как и прочие Писания*.” Это важный стих, потому что здесь один из ранних апостолов Церкви уже называет послания Павла Писанием. Какое это утешение нам, когда мы знаем, что мы не первые, кто считает некоторые отрывки писем Павла трудными для понимания, верно?!

Все это должно служить нам напоминанием: христианин - это личность, в которой отражается Слово Божье. Церковь - это сообщество, которое эхом вторит Божьим Словам. Мне нравится 2 Петра 3: 2, где он говорит своим читателям и нам о том, что он хочет от нас - прямо, откровенно и просто: «*чтобы вы помнили слова, прежде реченные святыми пророками*». Что вы делаете, чтобы помнить Божье Слово? Он говорит в 1:19, что мы должны обратиться к Слову, как к свету, который светит во тьме. Если вы когда-нибудь были в лесу поздно ночью; если вы когда-либо были в темном месте и не знали, как вернуться в свою каюту или в машину, что вам нужно было в тот момент? Свет. Может быть, проблема в том, что мы так часто забываем, насколько этот мир темный. Нам становится здесь комфортно, наши глаза привыкают, и мы думаем, что можем самостоятельно пройти через лес. Мы должны молиться, чтобы каждый день мы могли узнавать о ценности света Божьего Слова. Мы должны указывать друг другу на свет Божьего Слова. Каким образом я могу знать наверняка, как определить какая «христианская» книга, которую я покупаю, на самом деле верна - свет Божьего Слова. Ложные учителя🡪 порождают неопределенность. Слово Божье 🡪 приводит нас к уверенности в истине.

**Есть какие-то вопросы или комментарии**?

Давайте обратимся к теме, которая находится в центре внимания каждой из этих книг:

**В. Уверенность в плохих плодах лжеучения**.

Петр говорит в 2 Пет. 3: 3: «*Прежде всего знайте, что в последние дни явятся наглые ругатели, поступающие по собственным своим похотям*». Одной из главных целей Петра и Иуды в написании этих посланий было предупредить своих читателей, чтобы они не удивлялись. Они говорят: вы можете быть абсолютно, на все 100%, быть уверены, что появятся лжеучители, а их плоды будут гнилыми. Так что не будьте шокированы; будьте готовы.

Один из способов, как они помогают своим читателям быть подготовленными - они описывают некоторые из недостатков их учения, которого придерживаются эти ругатели. Обобщить это можно такими словами: «Не важно, как мы живем, потому что Иисус не вернется». Посмотрите на 2 Пет. 3: 4: «*где обетование пришествия Его? Ибо с тех пор, как стали умирать отцы, от начала творения, все остается так же*». И то же самое можно увидеть у Иуды. Лжеучителя говорят: «Не важно, что мы делаем, потому что Бог – это Бог благодати!» Посмотрите на письмо Иуды стих 4, начиная с середины стиха, он обращается к этим лжеучителям: «*нечестивые, обращающие благодать Бога нашего в [повод к] распутству и отвергающиеся единого Владыки Бога и Господа нашего Иисуса Христа*».

В письме Галатам мы видели, что одним из ложных учений, которые могут повредить церкви, является законничество – идея о том, что мы должны заслужить свое место перед Богом, исполняя Его закон. Но в этих двух письмах мы уже на другом конце спектра. Здесь мы имеем дело с **антиномизмом** - буквально, анти - «против», *номос* - «закон». Эти лжеучители извращают Евангелие и утверждают, что Божья благодать дана не для того, чтобы мы обрели прощение и угождали Богу; а она дает нам возможность жить в свое удовольствие.

Но главное, как Пётр и Иуда готовят своих читателей - они описывают **безбожный образ жизни** этих учителей. Подобно тому, как Иисус учил в Нагорной проповеди: «Берегитесь лжепророков, которые приходят к вам в овечьей одежде, а внутри суть волки хищные. По плодам их узнаете их. Собирают ли с терновника виноград, или с репейника смоквы?» [[3]](#footnote-3) Каков же плод этих учителей?

* Во-первых, они **отвергают власть**. 2 Пет. 2:10: «*наипаче тех, которые идут вслед скверных похотей плоти, презирают начальства, дерзки, своевольны и не страшатся злословить высших*».
* Во-вторых, они живут безнравственно. 2 Пет. 2: 13-14: *Они получат возмездие за беззаконие, ибо они полагают удовольствие во вседневной роскоши; срамники и осквернители, они наслаждаются обманами своими, пиршествуя с вами. Глаза у них исполнены любострастия и непрестанного греха; они прельщают неутвержденные души; сердце их приучено к любостяжанию: это сыны проклятия.*
* И в-третьих, они **служат только самим себе**. Откроем Иуды стихи 12 и 16: «*Таковые бывают соблазном на ваших вечерях любви; пиршествуя с вами, без страха утучняют себя*..» [Стих 16:] «*Это ропотники, ничем не довольные, поступающие по своим похотям (нечестиво и беззаконно); уста их произносят надутые слова; они оказывают лицеприятие для корысти*».

Она похожи на лжеврачей, которые обещают исцеление, когда им нужны деньги.

Что мы призваны делать в ответ? Взгляните на Иуды 3: «*Возлюбленные! имея все усердие писать вам об общем спасении, я почел за нужное написать вам увещание - подвизаться за веру, однажды преданную святым*». **Подвизаться за веру**. 2 Пет. 3:17 говорит: «*берегитесь, чтобы вам не увлечься заблуждением беззаконников и не отпасть от своего утверждения*». Иными словами, отстаивайте истину Евангелия перед теми, кто неверно его преподает, и живите в послушании, которое являет резкий контраст с образом жизни тех, кто бунтует против Христа. Это не значит, что мы должны весь день писать сердитые сообщения в блогах или превращать каждый духовный разговор в спор. Это означает, что мы должны знать истину, любить истину и стоять за истину, даже когда это непопулярно.

В наше время целый ряд небиблейских учений, о которых нам нужно знать и бороться с ними, маскирует себя под видом «христианства». С одной стороны, есть такие группы, как Свидетели Иеговы и мормоны, которые отрицают истину об Иисусе, с другой - Евангелие процветания, которое неправильно понимает, кто есть Бог и как Он действует. Существует теологически либеральный протестантизм, который отвергает телесное воскресение Христа, и также есть те, кто верит в Иисуса, но при этом игнорируют ключевые доктрины, таких как искупление, ад и идею о том, что Бог знает будущее. Все это означает, что мы должны делать то, что говорит Иуда в стихе 20, и назидать себя в святой вере – следя за тем, что мы знаем Евангелие, знаем Слово, и внимаем истинному учению.

Но, подвизаясь за веру, нам также нужно знать, что не наш труд в конечном итоге приведет к победе над лжеучителями. Это заслуга Бога. И это приводит нас к четвертой и последней теме,

**Г. Уверенность в Божьем суде**

Сейчас мы можем видеть только плоды. Но Бог знает сердце.

Поэтому Иуда говорит в стихе 14: «О них пророчествовал и Енох, седьмый от Адама, говоря: "се, идет Господь со тьмами святых Ангелов Своих - 15 сотворить суд над всеми и обличить всех между ними нечестивых во всех делах, которые произвело их нечестие, и во всех жестоких словах, которые произносили на Него нечестивые грешники".

Что еще более трагично, так это то, что лжеучители не понимают, что будет суд. На самом деле, как мы видели в 2 Пет. 3: 4, они насмехаются над идеей о том, что Иисус когда-нибудь вернется.

Почему неправильно думать, что Бог не судит? Петр дает две причины: во-первых, для Бога время значит что-то совершенно другое. Посмотрите на 2 Петра 3: 8: «*у Господа один день, как тысяча лет, и тысяча лет, как один день*». Во-вторых, тот факт, что Бог еще не осудил, не означает, что он никогда не будет судить. На самом деле причина, почему суд еще не настал, заключается в том, что он милостив. 3: 9: «*Не медлит Господь [исполнением] обетования, как некоторые почитают то медлением; но долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию*».

Но когда Бог начнет производить суд, это наступит внезапно. 3:10: «*Придет же день Господень, как тать ночью, и тогда небеса с шумом прейдут, стихии же, разгоревшись, разрушатся, земля и все дела на ней сгорят*».

Но лжеучителя не единственные, кто предстанет перед Божьим судом; нас ожидает то же самое. Когда мы предстанем перед Богом в тот день, наши учителя не будут стоять рядом с нами. Каждый из нас даст отчет в том, как мы использовали то, что Бог дал нам. На этой неделе, возможно, будет полезно просмотреть отрывки в этих посланиях, где описываются лжеучители, и задуматься над тем, что без благодати Иисуса – мы также были бы лжеучителями. Эгоистичные, похотливые, хитрые, ворчливые и ничем недовольные ... 2 Пет. 2:19, «рабы тления». Мы должны быть в шоке и страхе от великого, тяжкого суда, который ожидает лжеучителей. Но мы должны быть в еще большем страхе и трепете от того, что Иисус понес наказания, которое мы заслужили, до последней капли, за всех, кто покаялся и поверил.

Как мы должны жить, помня, что Бог действительно собирается судить всю вселенную? У Петра есть несколько наставлений для нас:

* Во-первых, **Стремитесь к святости**. 2 Пет. 3: 11-12: «*Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам, ожидающим и желающим пришествия дня Божия?*» Не живите так, как будто Богу все равно. Не принимайте его терпение за разрешение грешить. Мы можем спросить себя в моменты искушения: «В день Божий, буду ли я рад, что потворствовал этому греху?» Стремитесь к святости.
* Во-вторых, **устремите взоры вперед**. 2 Пет. 3:13: «*Впрочем мы, по обетованию Его, ожидаем нового неба и новой земли, на которых обитает правда*». Какими будут эти новое небо и новая земля? Дом праведности, где все плохое, несправедливое и все противление побеждено. Как нам не желать быть в таком месте? Бог дал нам свое Слово, чтобы мы могли узнать немного об этом новом небе и новой земле - книги Фессалоникийцам и Откровения, которые мы будем изучать в ближайшие несколько недель, помогут нам устремить наш взор на этот день. Мы можем размышлять о небесах. Это похоже на путеводитель - когда я собираюсь ехать туда, где не был, я беру путеводитель в библиотеке, разглядываю фотографии, представляю улицы, предвкушаю вкус еды - мне нравится думать о том месте, куда я отправляюсь. Конечно, когда я добираюсь туда, обычно там все намного лучше, чем я себе представлял. Братья и сестры, насколько больше небеса превзойдут любое представление и ожидание наших сердец. Мы должны размышлять о небесах.

Вот что 2 послание Петра и послание Иуда призывают нас делать - с нетерпением ждать того дня, когда мы увидим Христа лицом к лицу. **Есть вопросы?**

**Заключение**

Во многом чтение 2 Петра и Иуды похоже на то, когда вы выходите на улицу в зимний день. Эти книги описывают нам суровую реальность лжеучения и призывают к тому, чтобы мы взяли себя в руки и боролись за веру. Если честно, это может напугать нас, мы даже можем почувствовать неуверенность. Но эти авторы не хотят оставить нас без надежды. Мы можем быть уверены в нашем призвании - мы можем быть уверены в Божьем Слове - мы можем быть уверены, что плохие плоды лжеучителей будут видны - и мы можем быть уверены, что сам Бог будет судить. Мы можем быть уверены, что посреди всего этого, Бог поддержит нас и сохранит нас до конца. Поэтому послушайте, как Иуда заканчивает свое письмо и давайте утешимся реальностью того, что мы служим Богу:

24 Могущему же соблюсти вас от падения и поставить пред славою Своею непорочными в радости, 25 Единому Премудрому Богу, Спасителю нашему чрез Иисуса Христа Господа нашего, слава и величие, сила и власть прежде всех веков, ныне и во все веки. Аминь.

**Давайте помолимся.**

1. Вполне вероятно, что Иуда в Матф. 13:55 и Мк. 6: 3 является тем же Иудой в этой книге.   [↑](#footnote-ref-1)
2. Деяния 17:28: «ибо мы Им живем и движемся и существуем, как и некоторые из ваших стихотворцев говорили: "мы Его и род". 1 Кор. 15:33: «Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы.» [↑](#footnote-ref-2)
3. Матф. 7:15-16 [↑](#footnote-ref-3)