

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 21: 1 Петра**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

1 Петра: Страдания в царстве

В Евангелии от Матфея Иисус сказал своим ученикам: «если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Матфея 16:24). Эти слова, должно быть, шокировали людей. Помните, это было временем римского господства. Крест, который Иисус призывал их нести, не вызывал положительные духовные ассоциации, как в наше время и в нашем обществе, когда кресты висят на шеях, татуировки на бицепсах у поп-музыкантов или профессиональных спортсменов, у всех подряд - христиан и нехристиан.

Крест во времена Иисуса был жестоким инструментом государственной казни; местом, где люди страдали, проливали кровь и умирали. В этом стихе, Иисус предупреждал своих последователей о важнейшей реальности христианской жизни, а именно о том, что она связана со страданием. Иисус, в этом стихе, ясно указывал, что он уже на пути к кресту, и что, если мы будем его последователями, нам придётся идти тем же путем.

Это не значит, что христиане призваны идти в люди и вызывать вражду бесполезными и неразумными провокациями. Но в мире, который враждебен Богу, следует ожидать, что народ Божий столкнётся с гонением, стараясь прославить Его. Павел даже говорит в 2 Тимофею 3:12: «*Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы*».

Слова Павла точно описывают опыт бесчисленных святых во всей истории церкви, и если мы будем стремиться к благочестивой жизни, эти слова воплотятся и в нашей жизни.

Итак, почему христиане страдают и как должны вести себя христиане в разгар страданий?

Чтобы ответить на эти и другие вопросы, мы обратимся сегодня к книге 1 Петра. Как и любая другая книга в Новом Завете, 1 послание Петра говорит о страданиях, почему и для чего они происходят, и что мы должны делать, когда они случатся с нами.

Итак, в типичном для наших семинаров стиле, мы начнем наше исследование с некоторой справочной информации о книге 1 Петра, прежде чем перейти к содержанию книги [вы увидите это на второй странице распечаток], затем к основным темам, и некоторым практическим моментам.

**I. Цель**

1-ое послание Петра было описано как образец «пастырского письма». Писатель, апостол Петр, явно намеревался в этой книге ободрить верующих, которые страдали за Христа словами утешительной истины. Это утешение принимает две формы.

**Во-первых**, оно приходит в форме вдохновения. Мы можем видеть это в таких отрывках, как 1 Петра 1: 3-6:

3 Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому, 4 к наследству нетленному, чистому, неувядаемому, хранящемуся на небесах для вас, 5 силою Божиею через веру соблюдаемых ко спасению, готовому открыться в последнее время. 6 О сем радуйтесь, поскорбев теперь немного, если нужно, от различных искушений,

Интонация этих стихов невероятно оптимистична – даже можно сказать восторженная. Оптимизм Петра может вначале показаться ироничным или даже неуместным, учитывая трудности, в которых оказались эти христиане, но в отличие от необоснованного оптимизма, столь часто насаждаемого в нашей культуре - клише «все будет хорошо» или «думай позитивно и пробьешься!» - утешение, которое содержится в этих стихах, уходит корнями в исторический факт монументального значения: воскресение Иисуса Христа из мертвых.

Воскресение Иисуса - тот факт, что Он победил смерть и жив, и теперь царствует как Царь, дает христианам «упование живое» и «наследство», которое, как говорится в стихе 4, «нетленное, чистое, неувядаемое». Упование и наследство, которое мы имеем во Христе, помогает нам взглянуть на наши страдания в этом мире под правильным углом. Действительно, в свете богатства, которое мы имеем во Христе и которым мы будем наслаждаться всю **вечность**, эта жизнь и ее трудности кажутся этим «**немногим**», как говорится в стихе 6. Мы вернемся к этому пониманию страданий более подробно позже.

**Второй тип** утешения, который предлагает автор в 1 Петра появляется в виде побуждений или повелений. Любой из вас, кто участвовал в марафоне, сдавал тяжелый экзамен или, возможно, сталкивался с мелочами вроде спущенного колеса, знает про утешение, которое приходит благодаря хорошей подготовке и благодаря тому, что вас предупреждали как реагировать в таких ситуациях.

Мы видим такое утешение, которое предлагается в таких отрывках, как 1 Петра 3: 9, в котором есть побуждение страдающим христианам: «*не воздавайте злом за зло или ругательством за ругательство; напротив, благословляйте, зная, что вы к тому призваны, чтобы наследовать благословение*». Когда люди оскорбляют нас за нашу любовь к Христу, мы должны благословлять их, молиться за них и любить их, беря пример с того, как Христос возлюбил нас, тех, кто были когда-то его врагами. Другими словами, следовать за Христом означает не только то, что мы страдаем так, как пострадал Христос, но также то, что мы должны реагировать на страдания, как это делал Христос.

Итак, как Иисус реагировал на гонения? 1 Петра 2:23 напоминает нам. Там говорится:

*Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному.*

Перемежая такие глубокие слова вдохновения с побуждениями, ориентированными на Христа, 1 Петр предлагает удивительный арсенал утешения для христиан, которые страдают за царство.

**II. Дата написания и аудитория**

Аудитория Петра как раз проходила чрез страдания ради царства: из дальнейших ссылок Петра на оскорбления, клевету и злобную речь - он называет их проблемы «огненным искушением» в 4: 12 - похоже, что христиане, которым он пишет, сталкиваются с насилием и, в частности, в виде словесных оскорблений. Возможно, их преданность Христу сделала их мишенью для шуток или предметом публичной критики. Если у вас когда-либо был неверующий член семьи, который ругался, когда вы делились своей верой или работали на начальника, который отпускал шутки про христиан, тогда вы понимаете горечь таких гонений, и как это может вызвать слезы и даже отчаяние.

Пётр пишет свое письмо для такой аудитории, которая ощущает горечь общественного остракизма из-за их верности Христу.

Мы немного знаем о местонахождении оригинальной аудитории: посмотрите на стих 1: «*пришельцам, рассеянным в Понте, Галатии, Каппадокии, Асии и Вифинии*». Он пишет христианам, которые находились на территории современной Турции.

У нас есть хорошее представление о том, где был Пётр, когда он писал это послание: он дает нам некоторые подсказки в 5:13, когда он заканчивает книгу. В этом стихе он ссылается на письмо из Вавилона. Здесь, как и в Откровении, Вавилон, скорее всего, является символом Рима.

Кроме того, в этом же стихе Пётр упоминает Марка, но не Павла. Это очень показательно, потому что мы знаем, что Павел был с Марком в Риме до 62 года н.э., когда Павел был освобожден из своего первого римского тюремного заключения. По этой причине большинство богословов полагают, что 1 послание Петра было написано около 63 года н.э. после освобождения Павла, но до начала интенсивного гонения христиан римским императором Нероном. Таким образом, это письмо не было написано христианам, находящимся под угрозой тюремного заключения и смерти; это случится позже. Вместо этого те гонения, с которыми сталкивались эти верующие, были такими, с которыми мы можем встретиться в настоящее время, когда семья, друзья и даже незнакомцы могут издеваться над нашим упованием на Христа.

Дата написания книги важна для понимания, потому что это означает, что письмо было не только утешением для христиан уже в разгар страдания, будь то социальным или экономическим, но также помогло подготовить своих читателей к более жестким формам преследования.

**III. Структура и содержание**

Давайте посмотрим на структуру книги, которая поможет нам увидеть некоторые темы, которые мы обсудим более подробно через несколько минут.

Итак, как Петр строит свои ободрения и повеления? В отличие от писем Павла, которые зачастую четко разделены на разделы богословских аргументов, а затем на разделы применения, 1 послание Петра соединяет эти составляющие, связывая повеления с богословием и наоборот, часто в пределах одного стиха. Вы обнаружите, что Пётр повторяет похожие темы, добавляя нюансы.

Христос представлен здесь как неповторимый и непорочный спаситель, который спасает свой народ от вечных страданий, которые они заслужили. Он также показан в качестве примера того, как народ Божий должен встречать старания.

Глава 1:1-2

Петр начинает письмо, описывая христиан двумя способами. Во-первых, он называет их «избранными», избранным Божьим народом, его представителями в мире. Также он называет их «пришельцами». Это сопоставление, что христиане являются одновременно избранными Богом и пришельцами в мире, объясняет суть повелений и ободрений Петра на протяжении всего письма. Он сосредотачивается на том, что значит «избранные» и на том, что значит быть «прищельцами».

Глава 1: 3-2: 10

Затем мы продолжаем со стиха 3 главы 1. Преимущества и требования быть избранными Богом, избранным народом, находятся в центре внимания этого раздела, вплоть до 2:10. Петр напоминает нам о живом уповании и наследстве, которое мы имеем во Христе. Как мы читаем в стихах 10-12 главы 1, наше спасение становится все более славным благодаря тому, что о нем пророчески говорил Ветхий Завет. Наше спасение, на самом деле, настолько удивительно, что в это «*желают проникнуть Ангелы*», пишет Петр в стихе 12, прежде чем перейти к обязанностям, которые возлагаются на тех, кто является частью Божьего народа. Этот раздел, возможно, лучше всего обобщен в стихах 15 и 16, в которых Петр требует от христиан то, что Бог потребовал от своего народа в Ветхом Завете. Он пишет:

*но, по примеру призвавшего вас Святаго, и сами будьте святы во всех поступках.*

*16 Ибо написано: будьте святы, потому что Я свят.*

Глава 2:11—4:11

В следующем разделе, самом длинном в этом письме, Пётр подробно рассказывает о том факте, что святой Божий народ также: «Пришельцы и странники». В связи с этим он умоляет их, по словам нескольких исследователей Нового Завета, демонстрировать «*образ жизни, который как бы он ни был привлекателен, тем не менее должен отличаться от образа враждебного мира, в котором они живут*». Будучи спасенными от участи этого мира, мы не освобождены от наших обязанностей в качестве работников, граждан и супругов. На самом деле наше спасение делает нас свободными для того, чтобы быть верными в наших разных ипостасях. Образ жизни, о котором пишем Пётр, в высшей степени ознаменован повиновением Христовым, а также хорошими и мирными отношениями с другими христианами и, если возможно, с неверующими.

Глава 4: 12-5: 14

В этом заключительном разделе, который во многом является кульминацией книги, Петр начинает описывать то, как мы можем достойно реагировать на страдания. Он решительно заявляет, что христиане проходят через страдания «по воле Бога» когда они: 1) доверяют свои жизни и обстоятельства Богу и 2) продолжают жить праведно. Петр начинает в 4:12: «*Возлюбленные! огненного искушения, для испытания вам посылаемого, не чуждайтесь, но как вы участвуете в Христовых страданиях, радуйтесь*». Кроме того, глава 5 призывает церковных лидеров заботиться о пастве с правильными мотивами, а членов церкви, особенно «младших» повиноваться свои пастырям. Книга заканчивайся призывами Петра к своей аудитории «противостоять».

Таким образом, вы можете обобщить книгу следующим образом: тема - это гонения, и наша уверенность - это живое упование и наследие, которое мы имеем во Христе. Но какова наша цель? Для чего мы должны так трудится, учитывая эту уверенность? ЭТО НЕ просто значит пережить гонения, НО превратить нашу жизнь в свидетельство. 2:12: «*и провождать добродетельную жизнь между язычниками, дабы они за то, за что злословят вас, как злодеев, увидя добрые дела ваши, прославили Бога в день посещения*».

Каков будет первичный результат? На каких аспектах жизни мы должны сосредоточиться, чтобы явить позитивное свидетельство посреди гонений? Ответ удивителен. Покоритесь правительству. Покоритесь своему начальнику. Покоритесь своему мужу. Покоритесь церкви. Покорность. Власти. Хорошо будет задуматься в следующий раз, когда вы будете испытывать затруднения в этой области: правильное поведение в отношении власти - это основной способ, как мы свидетельствуем об истине Евангелия, даже во время страданий.

Теперь, когда мы сориентировались в 1 послании Петра, рассмотрев некоторую предысторию и структуру книги, давайте обратимся к некоторым из основных тем.

**IV. Основные темы**

Как я упоминал во вступлении, 1 послание Петра – это книга для христиан, переживающих трудные времена. Но давайте уточним, что Пётр не говорит о страданиях людях, которые совершают зло. Это письмо не написано мошенникам, с указаниями о том, как перенести тюремное заключение. Петр пишет в 2:20: «Ибо что за похвала, если вы терпите, когда вас бьют за проступки? Но если, делая добро и страдая, терпите.» Христиане никогда не должны сталкиваться со страданиями, которые являются результатом неправедных поступков, потому что христиане не должны этого делать. И, вдобавок, Пётр не пишет о страданиях, которые происходят из-за нашей глупости, например, неправильного распоряжения нашими деньгами, отказом от хорошего совета или сокрытия нечестивых мыслей.

Петр также не говорит здесь о страданиях, которые происходят, скажем, в результате стихийных бедствий, войн или экономических потрясений. Он не говорит о безработице или болезни, или разбитых сердцах. Хотя мы находим наставления по поводу таких ситуаций в других местах Писания, и хотя боль, вызванная ими, реальна и может быть разрушительной – Пётр думает об одном виде страданий: имеется в виду *явное* страдание из-за следования за Христом.

Его читатели переживали тяжелые времена из-за своей веры. Когда-то этих людей считали хорошими. Теперь, когда они стали христианами и делали добро, они страдали от «различных искушений» (1: 6).

Возникает ряд вопросов. (1) Почему происходят эти страдания? (2) Когда они закончатся? (3) И как нам их перенести? Ответы на эти вопросы, и темы, которые красной нитью проходят через все письмо, - это то, чему мы уделим внимание в остальной части нашего занятия.

Мы начнем с ответа на этот вопрос: «Почему эти страдания происходят?». Для начала мы посмотрим на отношения между святостью и страданиями, а затем на отношения между страданиями Христа и нашими страданиями. Мы ответим на вопрос: «Когда они закончатся», рассматривая третью тему - оправдание. И, наконец, мы ответим на вопрос «Как все это перенести?», исследуя тему Петра о правильной реакции на страдания. Мы по очереди рассмотрим каждую из этих четырех тем.

A. Взаимосвязь между святостью и страданиями

Во-первых, Петр дает понять, что христиане страдают, потому что Бог является нашим Создателем и Господом, и Он избрал нас как свой особый народ. Вспомните первую главу, стих первый. Избранные Божьи, пришельцы в этом мире. Причина и следствие. Как избранные Божьи, мы призваны из этого мира, чтобы быть святыми, чтобы отделиться от этого мира. Петр пишет в главе 2:

*Но вы - род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет; некогда не народ, а ныне народ Божий; [некогда] непомилованные, а ныне помилованы. (2:9-10).*

Обратите внимание, что это сделал Бог. Мы не были Его народом, но Он соделал нас Своим народом. И теперь, когда Он сделал нас святыми, мы призваны жить свято. БОГ ДЕЛАЕТ НАС НОВЫМ ТВОРЕНИЕМ, а затем мы ЖИВЕМ ПО-НОВОМУ. Как пишет Петр в главе 1:

*Как послушные дети, не сообразуйтесь с прежними похотями, бывшими в неведении вашем,*

*но, по примеру призвавшего вас Святаго, и сами будьте святы во всех поступках. Ибо написано: будьте святы, потому что Я свят. (1:14-16).*

Наша святость, как и Божья святость, объединяет идею «отделения от мира» и идею о чистоте Христовой. Бог соделал нас святыми. Если Божий народ будет жить свято, мир будет думать о них странно. Почему? Потому что христиане живут в благоговейном страхе перед Богом, а не сообразуются с миром. Христиане, как пишет Петр в главе 4: 2, являются теми, кто будет

*остальное во плоти время жить уже не по человеческим похотям, но по воле Божией.*

*Ибо довольно, что вы в прошедшее время жизни поступали по воле языческой, предаваясь нечистотам, похотям (мужеложству, скотоложству, помыслам), пьянству, излишеству в пище и питии и нелепому идолослужению; почему они и дивятся, что вы не участвуете с ними в том же распутстве, и злословят вас.; (4:2-4).*

Христиане, в некотором смысле, живут в двух мирах одновременно. Новый мир начался для нас, потому что Бог даровал нам новое рождение. С другой стороны, мы продолжаем жить в старом мире, который является единственным миром, который могут видеть неверующие. Поэтому наши поступки и стремления, комментарии и обязательства кажутся странными, даже ненормальными для них.

Дело в том, что христианство - это не только *споры* об учении. Это также свидетельство о том, что ваша новая жизнь говорит вашим нехристианским друзьям: «Можно жить по-другому». Но дело в том, что люди не любят, когда они сталкиваются с другими способами жизни. Это означает, что им, возможно, придется изменить то, как живут они.

Итак, это первая тема. Она напоминает о том, что, в какой-то степени, пренебрежение и издевательство со стороны окружающего нас мира не только нормально для христиан, это еще и хороший показатель того, что мы на правильном пути в нашей жизни любви к Богу. Поэтому используйте это письмо для того, чтобы точно сформулировать, чем наша жизнь должна отличаться от окружающего нас мира. Оно также может быть источником утешения, когда эта святость приводит к гонениям, как это часто и бывает.

Б. Взаимосвязь между страданиями Христа и нашими страданиями

Но, как я упоминал ранее, есть вторая причина, по которой мы страдаем как христиане: мы на самом деле призваны Богом *участвовать* в страданиях Христа.

Эта книга изобилует ссылками на страдания Христа, на Его кровь, на Его отвержение и на Его смерть. Самое главное, страдания Христа были уникальны. Он умер за наши грехи. Христос стал нашей заменой, когда понес Божье наказание за тех, кто покаялся и поверил в Него. Но в второстепенном смысле, Петр слышит в страданиях Христа призвание и видит пример для христиан. Они представляют собой образец того, как мы, христиане, должны поступать, постоянно раскаиваясь в наших грехах и следуя за Ним.

В 2: 20-21 Петр пишет: «*Ибо что за похвала, если вы терпите, когда вас бьют за проступки? Но если, делая добро и страдая, терпите, это угодно Богу. Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его*».

Поэтому, учитывая это, мы осознаем, что страдаем, потому что Христос пострадал. И как Его страдания сделали победу над грехом более славной, так и наши страдания приведут к еще большей радости, когда Он и Его народ, наконец, будут оправданы в глазах всего мира.

В. Будущее оправдание

Но страдание - это не единственное, что обещано тем, кто следует за Христом. Третья тема 1 послания Петра заключается в том, что однажды наши страдания закончатся. Христос является для нас примером в страдании, но Он также является нашим примером в оправдании. Не забывайте: наше отвержение на земле - это временный человеческий вердикт. Он не является окончательным или божественным. Мы будем спасены через оправдание Христа. Петр описывает Ноя в качестве примера того, кто получил оправдание в главе 3, стих 20-22:

*некогда непокорным ожидавшему их Божию долготерпению, во дни Ноя, во время строения ковчега, в котором немногие, то есть восемь душ, спаслись от воды. Так и нас ныне подобное сему образу крещение, не плотской нечистоты омытие, но обещание Богу доброй совести, спасает воскресением Иисуса Христа, Который, восшед на небо, пребывает одесную Бога и Которому покорились Ангелы и Власти и Силы.*

Вспомните, какое отвержение испытал Ной со стороны людей за доверие Богу при строительстве ковчега. Вспомните о Божьей верности ему и его малочисленным помощникам во время наводнения. Так же и, ты, христианин, если ты, оказавшись перед лицом оппозиции, думаешь, что так быть не должно, то посмотри на пример Христа. Посмотри также на пример Ноя. Бог, в конце концов, *оправдает* каждого, кто преданно следует за Ним, даже если в этом мире их несправедливо порочили.

Г. Должный отклик на страдания

Таким образом, мы установили, что страдания для нас, как христиан, являются данностью – на время - но они тоже пройдут, поскольку Бог оправдает нас в Своей славе. Но давайте еще пристальнее посмотрим на эту тему страданий. Пётр может помочь нам в том, как мы должны реагировать:

Итак, первое мы должны быть свидетелями ...

1. Свидетель

Петр призывает нас, посреди страданий, стать свидетелями для неверующих и даже желать блага тем, кто преследует нас. Петр, ученик, который трижды отрекся от Иисуса, а затем наблюдал за тем, как Иисус страдает за него, научился этому на примере Иисуса. Он пишет:

*Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному. Он грехи наши Сам вознес телом Своим на древо, дабы мы, избавившись от грехов, жили для правды: ранами Его вы исцелились.* (2:23-24).

Петр знал по своему опыту, что такое прощение Христа. Он знал насколько добрым может быть Христос даже к тому, кто отверг Его. Мы также должны помнить, насколько благ Бог к нам. Мы оставили Его, но Он ответил невероятной любовью к нам. Как тогда мы можем относиться к тем, кто насмехается над нами?

2. Любовь

Петр также призывает нас проявлять любовь друг к другу. Это особенно сложно и важно, когда церковь страдает от раздоров и гонений. Вы знаете, когда обстоятельства обостряются, мы можем срываться друг на друга или полностью устраниться друг от друга [это то, с чем я сталкиваюсь лично - я склонен уходить в себя в напряженных ситуациях]. Когда стресс соприкасается с церковью извне, за этим следует стресс внутри. Подобно тому, как давление вызывает появление трещин в здании, оно может привести к трещинам в церквях. Петр очень ясно пишет в 4: 7-10:

*Впрочем близок всему конец. Итак будьте благоразумны и бодрствуйте в молитвах. Более же всего имейте усердную любовь друг ко другу, потому что любовь покрывает множество грехов. Будьте страннолюбивы друг ко другу без ропота. Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как добрые домостроители многоразличной благодати Божией.*

Во времена раздоров и духовных нападок христиане должны объединяться, поддерживать друг друга, короче говоря, любить друг друга любовью Христовой.

3. Повинуйтесь

Наконец, и, что наиболее удивительно, в книге, посвященной страданиям, мы видим побуждение для христиан подчиняться власти. Пётр продолжает эту тему, начиная с главы 2:13, и на протяжении большей части главы 3. В главе 2:13: «*Итак будьте покорны всякому человеческому начальству, для Господа: царю ли, как верховной власти, 14 правителям ли, как от него посылаемым для наказания преступников и для поощрения делающих добро*».

Он заповедует слугами подчиняться своим господам и уважать их; женам подчиняться мужьям, а затем призывает церковь подчиняться и служить друг другу. Почему это так важно?

Повиновение - властям, мужьям, господам, старейшинам, друг другу - подобает христианам, потому что оно проявляет наше упование и доверие высшей власти - оно усиливает наше свидетельство о Боге. Павел, в послании к Римлянам 13, подтверждает, что Бог установил и устроил власть в мире:

*ибо нет власти не от Бога; существующие же власти от Бога установлены. 2 Посему противящийся власти противится Божию установлению. А противящиеся сами навлекут на себя осуждение. (13:1б-2).*

Христиане должны уважать власть, потому что она исходит от Бога, и это подтверждает наше свидетельство как тех, кто следует за Богом.

Но как насчет злоупотребления этой властью и когда те, кто обладает властью высмеивают нас, когда мы делаем что-то хорошее? Должны ли христиане уважать власть тогда? Хотя мы никогда не должны подчиняться власти также, как мы подчиняемся Богу, Петр (как и Павел в Римлянах) - дает понять, что норма – это когда христиане подчиняются власти, в хорошие и плохие времена.

Это подводит нас ко второй причине, почему подчинение подобает христианам: потому что оно свидетельствует о нашей вечной свободе во Христе. Увещевание Петра в 2:13: «Итак будьте покорны всякому человеческому начальству», сопряжено со стихом 16: «*Живите как свободные, не как употребляющие свободу для прикрытия зла*». Будучи христианами, мы можем повиноваться, даже если нас гонят за нашу веру люди, обладающие властью, потому что мы знаем, что последнее слово за Христом, наивысшей властью, который воскрес из мертвых и ныне сидит одесную Бога.

Поэтому нам нечего бояться. Мы свободны. Мы можем подчиняться и даже делать это с радостью, зная, что мы живем таким образом, который прославляет Христа.

Поэтому Пётр наставляет рабов или слуг в 2:18-19: “*Слуги, со всяким страхом повинуйтесь господам, не только добрым и кротким, но и суровым. Ибо то угодно Богу, если кто, помышляя о Боге, переносит скорби, страдая несправедливо.”*

[Подобные отрывки особенно важны для меня, когда я размышляю о несправедливости, которую каждый из нас видит или испытывает на работе, - если, например, ваш начальник управляет эгоистично или даже жестоко, или насмешливо, когда он или она узнают о вашей вере.]

Точно так же Петр наставляет жен в начале главы 3: «*жены, повинуйтесь своим мужьям, чтобы те из них, которые не покоряются слову, житием жен своих без слова приобретаемы были*».

В обоих случаях - подчинение своему хозяину или подчинение вашему мужу - подчинение представлено как способ засвидетельствовать неспасённым и участвовать в страданиях Христа. Петр снова напоминает нам, что у нас есть величайший пример повиновения в самом Христе: 1 Петра 2:23, говорит нам, что Христос «*не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному*».

**V. Заключение**

Пришло время заканчивать. Пётр использует значительное количество слов ободрения в своем письме. Прочтите лишь некоторые из них:

«препоясав чресла ума вашего ... вооружитесь тою же мыслью (как Христос) ... Трезвитесь, бодрствуйте ... предайте Ему, как верному Создателю, души свои, делая добро... Противостойте» (1:13, 4: 1, 4:19, 5: 8, 5:12).

Петр сам так поступал. Ранние исторические источники сообщают нам, что Петр умер, будучи распят в Риме как мученик, потому что он жил для Христа. Предайте себя своему верному Создателю и стойте в том твердо.

Подумайте над тем, к чему призывает вас Бог. Вас призывают к приверженности Христу? Отказаться от конкретного греха? Быть свидетелем? Жить, как его представитель? Пребывать с ним? Что вас сдерживает? «Да предадут Ему, как верному Создателю, души свои, делая добро ...». Продолжайте делать добро.