

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 19: Галатам**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Враги Царства - законничество: послание Галатам**

**Введение**

На протяжении всей истории человек пытался угодить Богу своими собственными делами. Это часть нашей природы. Люди хотят думать, что их судьба зависит от какого-либо действия с их стороны. Поэтому человек создал всевозможные ложные религии, чтобы иметь такую систему убеждений, благодаря которой он может *заработать* примирение с Богом.

Это может быть человек, который думает, что он будет спасен, потому что он в общем хороший человек. Это может быть римский католик, который считает, что Божья благодать действует совместно с его добрыми делами, чтобы обеспечить оправдание. Это может быть благочестивый мусульманин, который думает, что его добрые дела обеспечивают ему по большей части то, что нужно, чтобы попасть на небеса, и что милосердие Бога сделает все остальное. Это может быть человек, который думает, что он должен креститься, чтобы спастись. Какая бы ни была ситуация, все эти способы мышления едины в одном: мы что-то делаем, Бог что-то делает. И, в итоге, это заслуга обоих.

Итак, это именно та ложная вера, на которую Павел обращает внимание галатийских христиан. Лжеучители в городах Галатии извратили Евангелие, добавив требования для спасения, а именно обрезание, и Павел с большой страстью и рвением призывает верующих признать это учение ложным. Итак, пожалуйста, откройте Библию на послании Галатам (спросите, нужна ли кому-нибудь Библия). Во-первых, немного предыстории.

**II. Предыстория**

*Регион Галатии и основание церквей*

Галатия была римской провинцией в Азии (центральная Турция). Таким образом, в отличие от некоторых других писем в Новом Завете, письмо Галатам было написано не для одной церкви, а группе церквей - тем, которые были в провинции Галатия. Павел, скорее всего, основал церкви в южных городах Галатии во время своего первого миссионерского путешествия (46-48 лет). В частности, мы узнаем из книги Деяний, что он основал церкви в Писидийской Антиохии (13: 14-50), Иконии (13: 51-14: 7), Листре (14: 8-19) и Дервии (14: 20, 21).

*Оппозиция: Иудействующие*

Что же произошло между насаждением этих церквей и написанием этого письма? После того, как Павел покинул церкви в Галатии, мы читаем в Деяниях 15: 1, что: «Некоторые, пришедшие из Иудеи, учили братьев: если не обрежетесь по обряду Моисееву, не можете спастись».

Обычно «иудействующими» называли евреев, которые учили, что язычники, желающие стать христианами, должны по-прежнему следовать закону Ветхого Завета. Возможно, что учителя, которые пришли в Антиохию, были теми же учителями, которые беспокоили церкви по всей Галатии.

Не похоже, что эти лжеучители отвергали Христа начисто. На самом деле они, возможно, полагали, что он был Мессией. Действительно, нет никаких указаний на то, что Павел пытается поправить того, кто бы утверждал, что Иисус не был Мессией. Но то, что они делали, сообщало народу Божьему о необходимости продолжать соблюдать закон. Согласно их речам, чтобы стать христианином, вы должны повиноваться закону, особенно в обрезании. Они учили ложному Евангелию. Некоторые ложные евангелия ложны, потому что они убирают что-то из Евангелия. Вы можете быть христианином, но не верить в реальность греха, божественность Христа и т. д. Но другие ложные евангелия ложны, потому что они *добавляют* что-то к Евангелию. Они все понимают правильно, но затем добавляют несколько дополнительных требований. Но эти «Евангелия», как говорит Павел, вовсе не являются Евангелием.

Чтобы убедить эти церкви в дополнительных требованиях, которые они предлагали, судя по письму, эти лжеучители подвергали нападкам репутацию и авторитет Павла. Мы видим это из некоторых комментариев Павла и того, как он защищает свое служение в главах 1 и 2. Похоже, что иудействующие утверждали, что Павел придумал «свое» Евангелие (1: 11-12), что он отступил от закона, и что человек, а не Господь, дал ему власть или апостольство (1: 1).

Лжеучителями двигало несколько факторов. Во-первых, они хотели избежать гонений. Евреи были освобождены римским законом от подчинения государственной религии, поэтому соблюдение иудейского закона могло помочь избежать гонений как со стороны евреев, так и со стороны римлян. И, во-вторых, они хотят хвалиться собой - своими собственными делами. Павел предупреждает: «Желающие хвалиться по плоти принуждают вас обрезываться только для того, чтобы не быть гонимыми за крест Христов, ибо и сами обрезывающиеся не соблюдают закона, но хотят, чтобы вы обрезывались, дабы похвалиться в вашей плоти» (6: 12-13).

**III. Цель письма**

Итак, цель письма ясна: противостоять ложным учениям иудействующих. Павел пишет это письмо Галатийским церквям. В нем он вновь утверждает истинное Евангелие оправдания только по вере, только во Христа. Многие из вопросов, которые Павел рассматривает в этом письме, он также затрагивает и в своем письме к римлянам. На обратной стороне распечаток вы увидите диаграмму, в которой суммируются сходства между двумя письмами.

**[вопросы?]**

**IV. Краткое содержание**

Трудно подразделить послание Галатам на точные разделы, потому что Павел возвращается к одним и тем же темам на протяжении всего письма. Если говорить в общем, он уделяет первые две главы личным вопросам. Он отстаивает свои полномочия в качестве апостола. Он защищает Евангелие, которое проповедует, и говорит о том, что оно не является его изобретением. Он рассказывает о своих отношениях с другими апостолами, в том числе о признании ими и его возражениях против действий Петра в определённой ситуации. Его целью является защита от обвинений, которые некоторые лжеучители явно выдвигали против него и утвердить тот факт, что Евангелие является более важным, чем личный авторитет любого человека.

Следующие две или две с половиной главы являются основным богословским аргументом книги. Павел говорит Галатам, что их зависимость от добрых дел для обретения праведности абсолютно противоположна Евангелию. Это равнозначно возвращению к Закону Моисея и игнорированию искупительной работы Христа. Но Закон, данный Моисею, не соделал Израиль праведным: вместо этого он служил лишь иллюстрацией неспособности Израиля соответствовать стандартам Бога. Павел пишет, что даже Авраам был оправдан не делами, а верой. Бог через Христа даровал нам благодать, чтобы мы могли быть усыновлены. И будучи усыновлены, мы свободны.

Заключительные полторы главы применяют богословский аргумент к повседневной жизни. Поскольку мы свободны, мы должны жить жизнью по Духу, а не по плоти. Жизнь по плоти отмечена идолопоклонством, безнравственностью, ревностью и т. д. А жизнь по Духу отмечена любовью, миром, терпением, добротой и другими плодами Духа. Павел завершает письмо окончательным предупреждением и прощанием.

Таким образом, чтобы совсем упростить план письма, вы можете рассматривать его в трех частях. Личная, проповедник оправдания (то есть Павел) в главах 1 и 2. Доктринальная, принцип оправдания, от 3: 1 до 5:15. И Практическая, преимущества оправдания, с 5:16 до конца главы 6.

**V. Основные темы**

Как Павел противостоит ложному учению, обвинениям по поводу его власти и извращению Евангелия?

В частности, он дает читателю послания Галатам:

*Две вещи*, которые нужно запомнить, и

*Две вещи*, которые нужно делать.

Это определит ход нашего занятия.

**A. Две вещи, которые нужно помнить**

Во-первых, давайте посмотрим на две вещи, которые Павел призывает нас помнить.

**1. Евангелие приходит непосредственно от Бога.**

Во-первых, Павел опровергает утверждение о том, что он или какой-либо другой человек придумал Евангелие или составил основные доктрины веры в соответствии с их собственными целями. Павел объясняет это на протяжении всего письма.

**Сначала он вновь отстаивает свое апостольство** - Иисус Христос и Бог Отец послал его. Он открывает письмо, заявляя о себе и своих полномочиях: «Павел Апостол, [избранный] не человеками и не через человека, но Иисусом Христом и Богом Отцем, воскресившим Его из мертвых» (1: 1). Как мы упоминали ранее, по тону и комментариям, сделанным в первых двух главах, видно, что иудействующие подвергли нападкам претензию Павла на подлинное апостольство. Таким образом, он с самого начала пытается исправить это заблуждение - буквально в самом приветствии в первом стихе.

**Павел не только утверждает свое апостольство, но затем демонстрирует, что он получил откровение непосредственно от Иисуса Христа.** «Возвещаю вам, братия, что Евангелие, которое я благовествовал, не есть человеческое, ибо и я принял его и научился не от человека, но через откровение Иисуса Христа» -пишет он в **1: 11-12**. Чтобы подчеркнуть этот момент, Павел раскрывает свое удивительное обращение от преследования христиан к состоянию гонимого за Христа. Смешно даже подумать, что он все придумал. «Вы слышали о моем прежнем образе жизни в Иудействе, что я жестоко гнал Церковь Божию, и опустошал ее, и преуспевал в Иудействе более многих сверстников в роде моем, будучи неумеренным ревнителем отеческих моих преданий. Когда же Бог, избравший меня от утробы матери моей и призвавший благодатью Своею, благоволил открыть во мне Сына Своего, чтобы я благовествовал Его язычникам, - я не стал тогда же советоваться с плотью и кровью, и не пошел в Иерусалим к предшествовавшим мне Апостолам, а пошел в Аравию, и опять возвратился в Дамаск» (**1: 13-17**).

**Поэтому Павел демонстрирует соответствие своего Евангелия с тем, чему другие апостолы учили с самого начала.** Обратите внимание в главе 2, что Павел не был знаком с церквями Христовыми в Иудее, но что они подтвердили, что проповедь Евангелия Павлом была такой же, какой она была с самого начала в ранней церкви. Это была та же самая вера, которой они уже придерживались, и та же самая вера, которую Павел ранее пытался уничтожить. Итак, проповедуемое им Евангелие предшествовало его обращению и его апостольству**.**

**Затем Павел утверждает, что его Евангелие было тем же самым Евангелием, которое утверждали и признавали апостолы.** Павел рассказывает о встрече с апостолами, которая оказалась очень важной, потому что она подтвердила дело Божье в служении Павла и подтвердила, что «столпы» церкви - Иаков, Петр и Иоанн - согласны с посланием, которое Павел донес до язычников. Павел пишет: «Напротив того, увидев, что мне вверено благовестие для необрезанных, как Петру для обрезанных -

ибо Содействовавший Петру в апостольстве у обрезанных содействовал и мне у язычников, - и, узнав о благодати, данной мне, Иаков и Кифа и Иоанн, почитаемые столпами, подали мне и Варнаве руку общения, чтобы нам [идти] к язычникам, а им к обрезанным» (2: 7-9).

***2. Оправдание только по вере только во Христа.***

Таков был ответ на аргумент, что «Павел придумал Евангелие или изобрел христианство». Но что мы скажем тем, кто утверждает, что «Евангелие - это вера плюс дела»? Это приводит нас ко второй вещи, которую нам нужно помнить об этом Евангелии: оправдание только по вере только во Христа.

Это была одна из центральных тем и принципов протестантской реформации. Но за сотни лет до реформации Павел делает то же самое. Павел очень четко понимает суть. Мы видим это в самом начале письма. Взгляните на 1: 3: «благодать вам и мир от Бога Отца и Господа нашего Иисуса Христа,

4 Который отдал Себя Самого за грехи наши, чтобы избавить нас от настоящего лукавого века, по воле Бога и Отца нашего; 5 Ему слава во веки веков. Аминь."

Именно Христос спас нас и не благодаря нашим заслугам. Обратите внимание на один момент здесь прямо в начале письма. Павел не начинает его так, как он делает в своих других письмах, указывая на свидетельство благодати в жизни своих читателей или прославляя Бога за них. Нет, он переходит сразу к сути: «Удивляюсь, что вы от призвавшего вас благодатью Христовою так скоро переходите к иному благовествованию, которое [впрочем] не иное, а только есть люди, смущающие вас и желающие превратить благовествование Христово» (1: 6-7). Павел признает, что под угрозой сама сущность Евангелия. Дебаты в галатийских церквях обнажили вопросы, имеющие жизненно важное значение. Нужно ли соблюдать закон, чтобы получить оправдание? Были ли некоторые части закона, такие как обрезание и определенные праздники, необходимы для спасения?

Павел дает краткий ответ на этот вопрос в 2: 15-16. Он пишет: «Мы по природе Иудеи, а не из язычников грешники; однако же, узнав, что человек оправдывается не делами закона, а только верою в Иисуса Христа, и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а не делами закона; ибо делами закона не оправдается никакая плоть».

Это возможно является ключевым стихом во всем послании. Мы должны верить только в Иисуса Христа, чтобы быть оправданными. Этот отрывок предупреждает, что закон совершенно не имеет силы для оправдания. Нам нужно зарубить себе на носу последнюю часть стиха 16: *Делами закона не оправдается никакая плоть.*

Чтобы поддержать этот аргумент, Павел мудро приводит пример того самого человека, который считается «отцом» иудействующих: Авраама. Он указывает, что Авраам – сам образец оправдания только верой; даже Авраам не был оправдан, соблюдая закон, но лишь по вере. Он начинает, цитируя Бытие 15: 6: «Аврам поверил Господу, и Он вменил ему это в праведность». Затем он продолжает: «Познайте же, что верующие суть сыны Авраама. И Писание, провидя, что Бог верою оправдает язычников, предвозвестило Аврааму: в тебе благословятся все народы. Итак верующие благословляются с верным Авраамом» (3: 6-9).

Это резко контрастирует с законом, который приносит проклятие грешникам; проклятие, которое только Христос может понести за нас. «Христос искупил нас от клятвы закона, сделавшись за нас клятвою - ибо написано: проклят всяк, висящий на древе, - дабы благословение Авраамово через Христа Иисуса распространилось на язычников, чтобы нам получить обещанного Духа верою» (3: 13-14).

Затем Павел предвосхищает следующий вопрос читателя. Если это так, если закон не дает спасения: «В чем же смысл или значение закона?» Прежде всего обратите внимание на то, что Павел говорит о том, для чего закон НЕ предназначался. «Итак закон противен обетованиям Божиим? Никак! Ибо если бы дан был закон, могущий животворить, то подлинно праведность была бы от закона» (3:21). Таким образом, закон не противоречил обещанию Бога Аврааму благословить его семенем, которое благословит все народы. Также закон не мог дать жизнь или праведность. Закон должен был привести нас ко Христу. «Итак закон был для нас детоводителем ко Христу, дабы нам оправдаться верою; по пришествии же веры, мы уже не под [руководством] детоводителя» (3: 24-25). Павел учит, что закон функционирует как суровый учитель или наставник, гаркающий на нас за каждый наш грех и указывающий нам на нашу отчаянную потребность в Спасителе.

После этого Павел продолжает более конкретно говорить о том, что значит быть оправданным перед Богом только через веру только во Христа. Павел дает нам по крайней мере три прямых следствия оправдания, о которых нам нужно помнить.

Во-первых, Бог принимает нас как детей и наследников: «но когда пришла полнота времени, Бог послал Сына Своего (Единородного), Который родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных, дабы нам получить усыновление» (4: 5). Мы больше не рабы, а дети.

Во-вторых, Бог посылает Свой Дух в наши сердца. «А как вы - сыны, то Бог послал в сердца ваши Духа Сына Своего, вопиющего: "Авва, Отче!"» (4: 6). Дух никогда не покинет нас.

В-третьих, Бог освобождает нас. Мы больше не находимся под осуждением закона (об этом чуть позже).

**Практическое следствие:**

Это различие между законом и Евангелием или благодатью помогает нам в нашем благовестии. Возможно, вы знаете того, кто думает, что их нравственное состояние достаточно хорошее для спасения Божьего. Этот взгляд на закон побуждает нас спросить: «А достаточно – это сколько?» Или: «Каков по вашему мнению Божий стандарт для оправдания и спасения?» Ответ - это совершенство. Нарушение наименьшей из заповедей есть нарушение всего закона. [большинство людей признают, что они не живут идеальной жизнью]. Мы должны помочь людям понять, что Бог требует совершенства, а это намного превосходит наши способности; и все мы нуждаемся в Спасителе, в том, кто может понести наказание за все наши грехи. Тщательное прочтение Нагорной проповеди - особенно призыва Иисуса к совершенству - невероятно полезен в таких беседах: «Ибо, говорю вам, если праведность ваша не превзойдет праведности книжников и фарисеев, то вы не войдете в Царство Небесное» (Мф. 5: 20)

Итак, две вещи, которые следует помнить при противостоянии этому ложному учению - (1) Евангелие приходит непосредственно от Бога; и (2) содержание Евангельского послания - оправдание только по вере только в Иисуса Христа.

**[есть вопросы?]**

**Б. Две вещи, которые нужно делать**

Теперь давайте рассмотрим две вещи, которые нам нужно делать, если мы хотим полностью сохранить библейское Евангелие и его действие во всей полноте. Первое:

**1. Отстаивать Истину Евангелия**

За некоторые вещи стоит бороться. Евангелие явно стоит того, чтобы за него бороться. Наставления апостола о борьбе за истину можно обобщить в трех пунктах:

Шаг 1: **Не поддавайтесь убеждениям лжеучителей отказаться от истины**, но противостойте тем, кто извращает Евангелие. «Но если бы даже мы или Ангел с неба стал благовествовать вам не то, что мы благовествовали вам, да будет анафема. Как прежде мы сказали, [так] и теперь еще говорю: кто благовествует вам не то, что вы приняли, да будет анафема» (**1: 8-9**).

Шаг 2: **Не беспокойтесь о том, что другие думают о вас**. Павел признает, что у него есть противники, и спрашивает: «У людей ли я ныне ищу благоволения, или у Бога? людям ли угождать стараюсь? Если бы я и поныне угождал людям, то не был бы рабом Христовым» (**1:10**). Страх перед людьми - сильное искушение. Здесь Павел говорит: не бойтесь человека, бойтесь Бога.

Шаг 3: Третий аспект отстаивания Евангелия состоит в том, что мы должны **занимать твердую** **позицию даже в отношении лидеров и тех, кого мы уважаем, если они серьёзно заблуждаются, когда речь идет о Евангелии**. Именно это сделал Павел, когда увидел заблуждение Петра. По-видимому, Петр впал в заблуждение, когда он отделился от язычников из-за своего страха перед человеком. «Когда же Петр пришел в Антиохию, то я лично противостал ему, потому что он подвергался нареканию. Ибо, до прибытия некоторых от Иакова, ел вместе с язычниками; а когда те пришли, стал таиться и устраняться, опасаясь обрезанных. Вместе с ним лицемерили и прочие Иудеи, так что даже Варнава был увлечен их лицемерием. Но когда я увидел, что они не прямо поступают по истине Евангельской, то сказал Петру при всех: если ты, будучи Иудеем, живешь по-язычески, а не по-иудейски, то для чего язычников принуждаешь жить по-иудейски?» (2: 11-14). Интересно, что всего несколькими стихами ранее, в 9-м стихе, Павел описывает Петра как того, в ком Бог действовал как в апостоле, и того, кто признан столпом церкви. И все же, здесь, в стихе 14, Павел рассказывает, как он упрекал Петра, потому что он был в заблуждении.

Конечно, борьба за Евангелие может быть опасна. Что нам с этим делать?

**ПРИМЕНЕНИЕ:**

Не действуйте самостоятельно. Но действуйте! Для конгрегационной церкви письмо галатам говорит, что в конечном счете **ответственность за оценку правильности позиции ее руководителей лежит на членах церкви**. Помните, что это письмо адресовано церквям, а не конкретному лидеру церкви или группе старейшин. Павел выговаривает членам церкви за то, что они терпят этих лжеучителей (а это были молодые в вере христиане). Действительно, в **1: 8** Павел говорит, что даже если он -апостол! - придет и будет проповедовать другое Евангелие, чем то, которое они уже приняли, тогда они должны отвергнуть его. Павел предполагает, что его читатели знают Евангелие, или должны знать, и что у них есть способность и ответственность исправлять тех, кто учит ложному. Мы должны с молитвой быть готовыми защитить свидетельство церкви и чистоту Евангелия, тем что незамедлительно реагируем на ложное учение.

***2. Защищайте свободу во Христе.***

Второе, к чему нас побуждает письмо Павла, состоит в том, чтобы хранить свободу, которую мы имеем во Христе. Во всей главе 4, особенно в 4: 21-31, Павел утверждает, что закон порабощает тех, кто пытается соблюдать его.

В отношении Евангелия Павел говорит нам: «Итак стойте в свободе, которую даровал нам Христос» (5: 1). Иисус освободил нас от проклятия закона, от греха и его последствий, от Божьего гнева. Поэтому мы свободны в служении истинному и живому Богу, зная, что наши попытки заработать Божью любовь или одобрение бесполезны.

Но как нам нужно использовать полученную свободу? Мы должны использовать нашу свободу, чтобы любить других, что как ни парадоксально является исполнением закона Христова: «К свободе призваны вы, братия, только бы свобода ваша не была поводом к [угождению] плоти, но любовью служите друг другу. Ибо весь закон в одном слове заключается: люби ближнего твоего, как самого себя» (5: 13-14). Этим Павел хочет подчеркнуть важный момент. Наша свобода не должна быть поглощена нашими похотями и грехом (антиномизм - противоположность законничеству); но мы свободны от греха и свободны *отдавать* себя другим в любви.

То, чему Павел противостоял, заключалось не в том, что люди подчинялись закону, а в том, что они настаивали на том, что послушание закону необходимо для спасения. Вот почему Павел умоляет галатов не жить как рабы закона, а затем говорит им делать многое из того, что требуется по закону. Разница в том, что *вместо того, чтобы подчиняться закону с целью заработать Божью милость, мы, как христиане, должны жить в соответствии с нашей новой природой как дети Божьи, так, чтобы прославлять его своей преображенной жизнью*. Мы должны жить свято, потому что мы хотим угодить нашему Богу.

Таким образом, вера только в Иисуса ради нашего спасения ведет к наполненной Духом жизни. Мы должны возрастать в плодах Духа. «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона. Но те, которые Христовы, распяли плоть со страстями и похотями. Если мы живем духом, то по духу и поступать должны» (5: 22-25).

Как нам применять эти принципы свободы в нашей собственной жизни? Борясь и с законничеством, и со вседозволенностью, как с врагами нашей свободы во Христе.

Я не думаю, что многие из нас здесь выступают за обрезание, в качестве необходимого условия для нашего спасения. Как христиане, мы согласны с тем, что мы спасены верой только в Христа. И все же, даже будучи христианами, законничество может проникать в нашу жизнь. Поэтому мы должны регулярно исследовать себя.

Пытаетесь ли вы иногда стать «праведными» перед Богом через правильные поступки, забывая, что в этом нам может помочь только праведность Христа? Возможно, вы рассчитываете на свое регулярное молитвенное время или на свое членство в образцовой церкви в течение нескольких лет, чтобы заработать благоволение Божье?

Испытываете ли вы затруднения в принятии Божьей благодати, когда вы согрешаете, думая, что вы должны каким-то образом понести наказание за этот грех? Это путь законнического мышления, которому мы можем быть подвержены. Чтобы противостоять такому мышлению, мы должны продолжить проповедовать Евангелие самим себе, напоминая о совершенной жертве Христа за наш грех, прошлый, настоящий и будущий и о его совершенной праведности, которая вменяется нам, если мы верим. Лишь Его жертвою оплачен наш грех, и благодаря этому теперь мы в безопасности в Нем навсегда.

Но в то же время, только потому, что спасение совершается верою, мы не должны злоупотреблять Божьей благодатью. **У вас бывает искушение превратить свободу в позволение грешить?**

Если это так, прочитайте снова эти стихи в Галатам 5: 13-14

“К свободе призваны вы, братия, только бы свобода ваша не была поводом к [угождению] плоти, но любовью служите друг другу. Ибо весь закон в одном слове заключается: люби ближнего твоего, как самого себя.”

Возможно, пусть и не в крайнем проявлении, но из желания избежать законничества, вы стараетесь жить так, чтобы избежать всякой глубокой подотчетности, в которой мы все нуждаемся в нашей борьбе с грехом. Нам нужно ежедневное напоминание о Евангелии благодати. Но в тот момент, когда вы начинаете обвинять тех, кто задает вам трудные вопросы о вашей жизни в проявлении законничества – предполагая, что они хотят осудить вас, - вы делаете то, о чем Павел вас предостерегает. Вопросы о личной жизни иногда могут быть законническими, но это редко происходит в среде здравых христиан. Здравое давление и ожидание со стороны сверстников о благочестивой жизни может быть истолковано, особенно теми, кто не уверен в себе - как законническое. Но зачастую это лишь выражение Божьего увещевания, которое описано в послании Евреям. Особенно, если вы уже сталкивались с законничеством в прошлом, не торопитесь присваивать ярлык «законничества» всему, из-за чего вы чувствует себя неловко в этой церкви. Нам кажется, что Бог создал такую атмосферу, где мы можем прославлять Евангелие благодати и при этом быть глубоко вовлеченными в жизнь друг друга, даже если иногда нам становится неловко. Это потрясающая вещь, и нам нужно много трудиться, чтобы защищать и то, и другое.

**[Вопросы?]**

**Заключение**

Галатийская церковь и церковь сегодня сталкиваются с нападками со стороны врагов царства. Перед лицом таких нападок мы не должны упускать из виду **истинное Евангелие упования только на Христа** и его свободу, любовь и дарованную Христом праведность. Мы должны бороться за истину Евангелия; противостоять тем, кто её оттесняет; и жить по Духу Божьему, придавая смерти грешные желания плоти.