

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 18: Колоссянам и Филимону**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

Доброе утро! Вы находитесь на занятии по обзору Нового Завета, где мы пытаемся пройти весь Новый Завет в течение шести месяцев, разбирая одну или две книги каждую неделю. Сегодня мы проведем большую часть нашего времени рассматривая письмо Павла к Колоссянам, а затем сделаем краткий обзор книги Филимона. Я думаю, что мы сможем увидеть в обоих посланиях более ясно, что Бог сделал для нас во Христе; что в них говорится о том, как мы должны и можем жить, чтобы в результате принести славу Богу. Мы начнем с послания Колоссянам.

 **Колоссянам: новая жизнь во Христе**

В отличие от письма к Ефесянам, Павел написал свое письмо христианам в Колоссах, чтобы противостоять одной определенной ереси. По-видимому, были те кто учил этих молодых христиан, что жизнь и мудрость можно найти посредством наших собственных человеческих способностей. В главе 2: 8 мы читаем: «Смотрите, братия, чтобы кто не увлек вас философиею и пустым обольщением, по преданию человеческому, по стихиям мира, а не по Христу».

В основе этого ложного учения была идея о том, что Евангелие Иисуса Христа является замечательным начинанием, но есть и продолжение. То есть Иисус - это начало, но есть способы обрести «полноту» в христианской жизни. Она обретается посредством мудрости, которая открывается особенным образом, возможно, через особое понимание иудейского закона, а, возможно, и через посещения ангелов.

Это была трехсторонняя атака на идею о достаточности Иисуса Христа.

* Иудейские и гностические тенденции отрицают окончательность работы Христа.
* Их озабоченность общением с ангелами отрицает превосходство Христа.
* Аскетизм отрицает нашу потребность во Христе.

В ответ на это Павел написал это письмо, чтобы напомнить им, что жизнь Царства может быть найдена только во Христе, в Нем одном. Во Христе мы обретаем новую жизнь. Через смерть Христа мы умираем для нашей ветхой жизни, и через его жизнь нам дарована новая жизнь. Наша новая жизнь характеризуется трансформацией отношений с Богом и с другими людьми. И, как результат, жизнь Царства - это жизнь, ориентированная на крест.

 Но прежде, чем мы перейдем непосредственно к самому письму, посмотрим на предысторию написания.

1. **Предыстория и дата написания**

Вероятно, Павел написал и отправил письма Ефесянам и Колоссянам вместе. Между этими двумя письмами существует значительное сходство, и Павел упоминает Тихика в конце обоих писем как того, кто, скорее всего, их доставил. Если вы прочтете два письма за подряд, у вас скорее всего сложится стойкое впечатление, что письмо Ефесянам было общим (помните, что оно, вероятно, адресовано целой группе церквей в Малой Азии), а письмо Колоссянам, хотя и затрагивает многие схожие темы, но обращено к нуждам одной конкретной церкви. Павел никогда не был в Колоссах, в отличие от Ефеса, хотя этот город находился всего в 150 километрах к востоку от Ефеса. Тем не менее, он сыграл важную роль в создании этой церкви через обращение к вере Епафраса, который затем был отправлен с Евангелием в Колоссы. Как и письмо к Ефесянам, похоже, что Павел писал его, находясь в тюрьме в Риме около 60 г.н.э. (4: 3, 10, 18).

1. **Содержание**

Итак, что мы видим в этом письме? Неудивительно, учитывая, что его аудиторией была конкретная церковь, что это письмо начинается с довольно длинного введения, в котором основное внимание уделяется цели Павла для этой (и любой другой) церкви, чтобы мы «поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему], принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога, 11 укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его, во всяком терпении и великодушии с радостью, 12 благодаря Бога и Отца, призвавшего нас к участию в наследии святых во свете»(1: 10-13). Довольно сложное предложение, но оно содержит довольно удивительную картину нашей цели в этой христианской жизни.

После этого Павел переходит непосредственно к самой сути своего письма, начиная с одного из самых удивительных образов Христа, которые мы находим в Писании. «Он - образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари» (1:15) и до стиха 20 главы 1. Затем Павел обращает свое внимание на первостепенное значение того, кем является Христос для Колоссян: их примирение с Богом, которое вы видите в 1:21 по стих 23. Эти две истины: кто есть Христос и кем становимся мы в результате этого, являются богословским стержнем этой книги. Павел отступает от этой темы на мгновение, 1: 24-2: 3, чтобы рассмотреть его собственный труд, чтобы подкрепить эти великие истины.

Затем, начиная с 2: 4 в конце главы 2, мы видим альтернативу, которая была представлена этим христианам. Она исходит из «философии и пустого обольщения, по преданию человеческому, по стихиям мира, а не по Христу» (стих 8). Павел останавливается на мгновение, чтобы напомнить нам о Евангелии, а затем продолжает описывать это ложное учение в стихе 16. Оно пропитано традициями - религиозными праздниками, празднованиями новой луны, субботами. Оно восхищается ложным смирением (стих 18) и поклонением ангелам и чествованием этого мистического опыта. Оно аскетично, налагает строгие правила для тела (стихи 20-23). Что характерно, Павел замечает, в стихе 23, что «это имеет только вид мудрости в самовольном служении, смиренномудрии и изнурении тела, в некотором небрежении о насыщении плоти». Очень хорошая лакмусовая бумажка для оценки различных направлений и учений в наши дни.

Затем Павел в главе 3 обращается к тому, как мы должны жить как христиане - последствиям истинного Евангелия, которые на самом деле приводят к изменениям в жизни, в реальной сдержанности чувственных слабостей. Он рассказывает о том, как мы должны жить вместе в святости, как должны функционировать наши семьи и как мы должны вести себя по отношению к другим в обществе. Павел заканчивает свое письмо в четвертой главе рядом личных приветствий.

1. **Основные темы**

Теперь, я хотел бы рассмотреть это письмо по темам и попытаться проанализировать его основное послание нам.

Каким образом Павел подходит к теме ложного учения, которое угрожает отвратить колоссян от Христа и привлечь к мудрости этого мира? Я хочу, чтобы вы заметили два основных момента.

1. Во-первых, новая жизнь христианина исходит от Бога только через Христа.

Во Христе мы обрели новую жизнь. Прежде (2:13) «вы были мертвы во грехах», но теперь «Бог оживил вместе с Ним, простив нам все грехи». Прежде (3: 1-4) вы помышляли о «земном", но теперь ваши мысли и сердца сосредоточены на «горнем». Доселе (2:21) мы жили как враги Бога, отчужденные от него, но теперь мы живем «достойно Бога» (1:10). Эта новая жизнь меняет наше отношение к Богу и к другим людям. Но если мы начнем с того, как мы должны жить и забудем об источнике - что наша новая жизнь исходит от Бога, - мы окажемся там же, где и этими лжеучители, которые проповедуют Евангелие, основанное на наших собственных усилиях, исходящее из нашей собственной мудрости и обычаев, которые, в конечном счете, бессильны против греховности наших собственных сердец.

2. Во-вторых, новая жизнь христианина проявляется во взаимоотношениях с другими людьми.

Благодаря кресту, а не человеческой мудрости, жизнь христиан изменяется. Возможно, раньше вы думали о том, как устроить вечеринку в выходные или как умножить ваши накопления или просто о том, чтобы вас никто не обманул. Теперь подумайте о том, что является вашим приоритетом: любить других с самоотдачей, распространять Евангелие, угождать Богу.

Давайте рассмотрим эти два основных момента более подробно.

**A. От Бога**

Во-первых, наша новая жизнь - это дар от Бога. Павел благодарит Бога за веру колоссян, зная, что Бог является ее автором (1: 3). Он молится: «благодаря Бога и Отца, призвавшего нас к участию в наследии святых во свете, 13 избавившего нас от власти тьмы и введшего в Царство возлюбленного Сына Своего, 14 в Котором мы имеем искупление Кровию Его и прощение грехов» (1: 12-14). В своей молитве он утверждает, что Бог спасает, укрепляет, оправдывает нас и дает искупление.

Давайте отметим две вещи о Божьем даре новой жизни для нас. Во-первых, Бог дает нам эту новую жизнь через Христа. «в Нем обитает вся полнота Божества телесно, - пишет Павел (2: 9). «и вас, которые были мертвы во грехах…оживил вместе с Ним, простив нам все грехи» (2:13). Христос является источником нашей жизни, и его смерть и воскресение являются тем, посредством чего Бог дарует эту жизнь нам. Павел пишет: «Ибо вы умерли, и *жизнь ваша сокрыта* со Христом в Боге. Когда же явится Христос, *жизнь ваша*, тогда и вы явитесь с Ним во славе» (3: 3-4). Это то, что символизирует крещение и почему крещение является публичным признанием и знаком нашей веры. Павел пишет: «В Нем вы и обрезаны обрезанием нерукотворенным, совлечением греховного тела плоти, обрезанием Христовым;

быв погребены с Ним в крещении, в Нем вы и совоскресли верою в силу Бога, Который воскресил Его из мертвых» (2: 11-12). Кстати, послание Колоссянам – это одно из самых ярких мест Нового Завета, где мы понимаем, что означает крещение. Некоторые люди предполагают, что крещение является продолжением завета обрезания в Ветхом Завете, и поэтому оно может быть применимо к нашим детям еще до их спасения. В 2: 11-12 Павел действительно проводит параллель крещения с обрезанием. Но он прилагает все усилия, чтобы показать, что обрезание, о котором он говорит, - это не физическое обрезание, «рукотворное», а обрезание сердца. И так же, как обрезание сердца подразумевало веру в Ветхом Завете, так и крещение сегодня предназначено только для тех, кто имеет ту же веру.

 Во-вторых, если Бог дает нам эту новую жизнь *через Христа*, мы также должны отметить, что Бог дает нам эту новую жизнь *только через Христа*. Ни один человек, достижение, идея или человеческие усилия не могут помочь нам. Идея спасения только через Христа имеет решающее значение, поскольку Павел защищает Евангелие от лжеучителей. Павел называет Христа «тайной Бога» … в Котором сокрыты все сокровища премудрости и ведения» (2: 2-3). Павел предупреждает Колоссян не быть обманутыми или быть плененными «вкрадчивыми словами» (2: 4), «философиею и пустым обольщением», «по преданию человеческому, по стихиям мира» (2 : 8). Очевидно, что Колоссян сбивали с толку доверием ритуалам, аскетизму, поклонению ангелам и модной философии. «Итак никто да не осуждает вас за пищу, или питие, или за какой-нибудь праздник, или новомесячие, или субботу…18 Никто да не обольщает вас самовольным смиренномудрием и служением Ангелов, вторгаясь в то, чего не видел, безрассудно надмеваясь плотским своим умом» (2:16, 18). Это серьезные соблазны. Как мы читали ранее, Павел признает, что «это имеет только вид мудрости в самовольном служении, смиренномудрии и изнурении тела, в некотором небрежении о насыщении плоти», но в конечном итоге «все истлевает от употребления, - по заповедям и учению человеческому. 23 Это имеет только вид мудрости в самовольном служении, смиренномудрии и изнурении тела, в некотором небрежении о насыщении плоти» (2: 22-23).

 Остерегайтесь христианства с добавками. Христианство с примесью буддизма. Христианство плюс ежедневная медитация и физические упражнения. Христианство, модернизированное движением Нового Века. Христианство, интеллектуально усовершенствованное Платоном или Аристотелем. Облегченное христианство с календарем молитв, речитативов и ароматизированными свечками. Существует множество форм того, как расширить Библию за счет чего-то другого. Многие христиане ощущают стремление смешать свою веру с чем-то еще, будь то философия, аскетизм, другие религии или сложные обряды и ритуалы. Проблема в том, что это «что-то еще» становится более важным и противоречит фундаментальным истинам Писания. Письмо Колоссянам вынуждает нас задуматься о достаточности и превосходстве Божьей работы во Христе, а также о простоте христианской веры.

 Нет ничего плохого в том, чтобы изучать другие мировые религии или философию. Такое исследование может помочь нам лучше благовествовать и быть апологетами веры. Писание повелевает нам участвовать в совместном поклонении церкви, которое со временем приобретает собственные привычки и стиль. Но это никогда не должно стать заменой Христу или тем более **необходимым** дополнением к Иисусу. Мы можем изменить наши ритуалы и по-прежнему поклоняться Богу. Мы можем прожить всю нашу христианскую жизнь без единой встречи с ангелами или даже необычного духовного «переживания» и по-прежнему быть верными. Мы можем получить полное знание о вере, не изучая комментарии философов по ней. Павел решительно предупреждает, что Колоссянам всегда нужно помнить, что достаточно одного только Христа, чтобы прийти к «полноте» и обрести «новую жизнь». Фактически Павел делает одно из самых сильных заявлений о превосходстве и достаточности Христа во всем Писании в 1: 15-20:

Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит. И Он есть глава тела Церкви; Он - начаток, первенец из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство, ибо благоугодно было [Отцу], чтобы в Нем обитала всякая полнота, и чтобы посредством Его примирить с Собою все, умиротворив через Него, Кровию креста Его, и земное и небесное.”

Ничто не сравнится со Христом!

**Б. Для Бога и для других людей**

Это было первое, что я хотел, чтобы вы заметили: наша новая жизнь исходит *от* Бога только *через* Христа. Второе: эта новая жизнь предназначена для Божьей славы и в соответствии с его целями. Бог - это не только источник нашей новой жизни: характер Бога – это образец для нашей новой жизни, и Его воля является руководством для нашей новой жизни.

Как я упоминал ранее, Павел молится о том, чтобы христиане в Колоссах «поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему], принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога, укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его, во всяком терпении и великодушии с радостью, благодаря Бога и Отца, призвавшего нас к участию в наследии святых во свете» (1: 10-12). Наша жизнь должна быть достойной Бога и приемлемой для него, а это значит, что мы должны продолжать познавать Бога, благодарить за все, что он дал нам, и терпеливо проходить испытания и искушения этой жизни. Павел повторяет эту тему в 2: 6, где он пишет, что истина Евангелия, «которая пребывает у вас, как и во всем мире, и приносит плод, и возрастает, как и между вами, с того дня, как вы услышали и познали благодать Божию в истине».

Павел говорит Колоссянам, что их новая жизнь во Христе должна иметь реальные последствия в том, как они живут и как относятся друг к другу. Потому что вы «совлеклись ветхого человека с делами его и облеклись в нового, который обновляется в познании по образу Создавшего его» (3: 9-10). Он говорит им: «отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших; не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого человека с делами его» (3: 8-9). В своей новой жизни они должны жить по-другому. «Итак облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, 13 снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу: как Христос простил вас, так и вы.14 Более же всего [облекитесь] в любовь, которая есть совокупность совершенства» (3: 12-14). Наша новая жизнь начинается с нового сердца, с новых взглядов, с нового подхода и нового способа мышления и реакции на мир.

 Практически говоря, этот новый образ жизни проявляется в наших отношениях с другими людьми. В главе 3 Павел дает указания различным группам людей касательно их отношений, сосредоточившись на семье. «Жены, повинуйтесь мужьям своим, как прилично в Господе. 19 Мужья, любите своих жен и не будьте к ним суровы. 20 Дети, будьте послушны родителям вашим во всем, ибо это благоугодно Господу. 21 Отцы, не раздражайте детей ваших, дабы они не унывали» (3: 18-21). Наша новая жизнь во Христе должна быть очевидна прежде всего в том, как мы относимся к членам нашей семьи. Это может быть особенно сложно, потому что члены нашей семьи - это именно те люди, которых мы часто воспринимаем как само собой разумеющееся. Может возникнуть соблазн относиться к дому как к месту, где нам больше не нужно быть вежливым или добрым, где нам позволено «расслабиться», другими словами, если честно, быть эгоистами в словах и в том, как мы распоряжаемся нашим временем. Но Павел очень настойчив: дом - это то место, где мы начинаем жить нашей новой жизнью. Обратите внимание, что в то время как роли в семье различны - жена, муж, дети - тема остается той же: любовь.

Мы также живем новой жизнью на работе. Павел дает указания «рабам», которых можно с натяжкой сравнить с нашим пониманием «слуг» и «хозяев». «Рабы, во всем повинуйтесь господам вашим по плоти, не в глазах только служа [им], как человекоугодники, но в простоте сердца, боясь Бога. 23 И все, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, 24 зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу» (3: 22-24). Современные работники в этой стране, как правило, имеют гораздо больше прав и привилегий на рабочем месте, чем это было в случае с древними слугами. Тем не менее, Павел говорит слугам в древнем мире «повиноваться» «в простоте сердца» и «работать от души». Если они, получая гораздо меньше вознаграждений за свой труд, должны трудиться честно и прилагать усилия, насколько больше это нужно делать нам? Это может быть трудно, ведь жалобы на свою работу - это в значительной степени все, о чем мы говорим во время наших встреч дома или за обедом. Однако Павел напоминает нам, что мы должны быть благодарны за работу и должны стараться чтить Бога своей работой. Мы должны стремиться угодить нашим работодателям искренне, от всего сердца. Мы не должны делать ровно столько лишь бы «прокатило» или стараться только тогда, когда босс наблюдает. Я думаю, что Павел говорит, что мы должны гордиться нашей работой, и даже наслаждаться ею! В конце, Павел обращается к работодателям: «Господа, оказывайте рабам должное и справедливое, зная, что и вы имеете Господа на небесах».

Итак, наша новая жизнь должна проявляться в отношениях с нашей семьей, на рабочем месте и во всех наших взаимодействиях в целом. По мере того, как Павел завершает свое короткое письмо колоссянам, он дает им совет: «Со внешними обходитесь благоразумно, пользуясь временем. Слово ваше [да будет] всегда с благодатию, приправлено солью, дабы вы знали, как отвечать каждому» (4: 5-6). Новая жизнь - это образ жизни, очевидный во всем, что мы делаем, во всем что мы говорим каждому человеку, с которым мы встречаемся и с кем мы взаимодействуем.

 Поскольку наша новая жизнь настолько важна и охватывает все сферы жизни, мы должны всецело стремиться выстоять до конца. Он «ныне примирил в теле Плоти Его, смертью Его, [чтобы] представить вас святыми и непорочными и неповинными пред Собою, если только пребываете тверды и непоколебимы в вере и не отпадаете от надежды благовествования, которое вы слышали, которое возвещено всей твари поднебесной, которого я, Павел, сделался служителем» (1: 22-23). Мы должны пребывать твердыми до конца, чтобы обрести полноту нашей новой жизни с ним в новом творении. Вот почему Павел молится о том, чтобы Колоссяне пребывали «во всяком терпении и великодушии с радостью» (1:11). Мы знаем, что наша настойчивость в вере гарантирована Богом, который дает нам способность жить благодаря Его Духу, но мы также видим в этом послании, что каждый день мы должны стремиться к тому, чтобы жить в этой непоколебимости в вере.

Все это *невозможно*, если мы не понимаем Христа и Евангелие, изложенное в первой половине письма. Итак, изучая эту книгу, уделите достаточно времени и размышляйте над словами Павла в первой главе. Подумайте о Евангелии, которое сосредоточено на Боге, прославляет Бога и обладает силой от Бога и которое мы получили, и уже тогда читайте и размышляйте о том, как оно должно проявляться в вашей жизни.

**В. Заключение**

 Письмо Павла к Колоссянам учит нас тому, что во Христе мы обрели новую жизнь. Мы мертвы для греха и оживотворены через него. Для нашей новой жизни достаточно одного только Христа. Он - «образ невидимого Бога», в котором обитает полнота Бога. По сравнению с абсолютным превосходством Христа все остальное ничто. Изысканная философия, встречи с ангелами, прекрасные ритуалы, древние традиции, якобы тайные знания, мистицизм и все остальное просто меркнет по сравнению с Христом.

Наша новая жизнь порождает новые отношения. Мы принципиально по-новому относимся к Богу. Мы имеем примирение с Ним, стремимся возрастать в познании Его и подчиняться Его воле для нашей жизни. Мы по-новому относимся к нашим семьям, друзьям и коллегам. Нас больше не характеризуют «блуд, нечистота, страсть, злая похоть и любостяжание», но «милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение». Мы призваны пребывать в этой новой жизни до конца с Божьей помощью через Его Дух. Это послание к Колоссянам. А теперь перейдем к посланию Филимону.

## Филимон Примирение [10:20]

Послание кФилимону –это самое короткое из писем Павла. Оно также уникально тем, что оно адресовано не церкви, а отдельному члену церкви. Это личное письмо от Павла от имени беглого раба Филимона Онисима, который служил вместе с Павлом (мы предполагаем, что Онисим стал христианином после того, как он сбежал). Сострадание и любовь Павла к молодому человеку очевидны, поскольку он называет его «моим сыном». Он отправил его обратно, чтобы просить прощения.

Прежде чем продолжить, позвольте мне сказать несколько слов о рабстве в Новом Завете. Прежде всего, нам нужно быть осторожными, чтобы не переносить реальность расового рабства 18-го и 19-го веков в 1-ое столетие. В дни Павла, рабство частично существовало как результат войн, однако по большей части оно носило экономический характер сродни нашей контрактной службе. Рим был полон врачей, юристов и учителей, которые являлись рабами и это не было основано на расе. Тем не менее, Новый Завет никогда не оправдывает рабство и не оправдывает рабовладельцев. Он не пытается создать альтернативную политико-экономическую систему. Скорее, как делает Павел здесь, он стремится применить Евангелие как для жизни рабов, так и для жизни их хозяев.

###### Содержание

1. Приветствие Павла (1-3)
2. Благодарение и ходатайство Филимону (4-7)
3. Призыв Павла к Онисиму (8-22)
4. Заключение (23-25)

###### Основные темы и послание

Тема примирения благодаря силе Христа и жизни, сосредоточенной на кресте, проходит красной нитью через все послание к Колоссянам (написанное церкви, которую посещали получатели этого письма). **Примирение** воплощается практически в книге Филимона. Павел просит одного человека простить другого, который неправильно поступил по отношению к нему. Обоих просят сделать что-то непростое.

*Oнисим - это пример того, кто нуждается в прощении. Павел послал Онисима обратно к его работодателю, против которого он совершил неправильный проступок. Теперь Онисим предстанет перед домом Филимона только с письмом от Павла в руке. Можете вы представить себе бывшего раба, стоящего в дверях, когда его бывший работодатель открывает дверь, нуждающегося в прощении, неспособного отплатить ему ничем, за которого переживает лишь тот, кто находится далеко в тюрьме? С одной стороны, положение этого бывшего раба было удручающим. Он ничего не может предложить, и заслуживает наказания*.

*Филимон, со своей стороны, не может с легкостью простить его. Прощение Онисима, может выглядеть как проявление слабости. Этим он может опозорить себя перед своими соседями за то, что так поступает с беглым работником. Возможно, он опасался, что такая снисходительность побудит Онисима небрежно отнестись к своему преступлению. Возможно, это также побудит других последовать примеру Онисима, и позволит им думать, что это тоже сойдет им с рук.* Любой из вас, кто обладает властью на работе, знает насколько сложно уравновесить справедливость и милосердие по отношению к вашим сотрудникам.

Почему Павел просит об этом? Чтобы проявилась любовь Христа и искупительная сила евангелия в примирении. Павел - миротворец, и он очень настойчив! Обратите внимание, как Павел просит Филимона об этом. Онисим стал христианином, и поэтому Павел говорит о нем как о близком человеке. Онисиму «мой сын» (10) и «мое сердце» (12) и «брата возлюбленного, особенно мне» (16). Он даже говорит: «прими его, как меня» (17), и предлагает заплатить долги Онисима (18). Павел встает на место Онисима и точно понимает его и его испытания. Павел просит Филимона не ради Онисима, а ради себя. Какой удивительный образ того, что Христос сделал для нас! Когда мы соединяемся с ним, он умоляет Отца от нашего имени. Павел просто следует примеру Христа стремясь к примирению между двумя верующими.

То, как Павел ведет себя в этой ситуации может быть образцом и примером пастырского служения, душепопечения и прощения. Когда вы пытаетесь решить проблему, обращайтесь с людьми в любви, которую они познали во Христе. Будьте уверены, что, если вы говорите с христианами, то Господь будет производить в них любовь. Нам не нужно манипулировать друг другом. Как и в Колоссянах, мы можем предлагать Евангелие друг другу, доверяя тому, что это единственное и достаточное основание для изменений.

Онисим, со своей стороны, находится в ситуации, в которой находимся все мы перед Богом. Мы ничего не можем предложить Богу. Мы заслуживаем наказания. Мы отчаянно нуждаемся в его прощении. Мы можем только представить, как Онисим чувствовал себя, когда Павел сказал ему, что он должен вернуться к Филимону, или каково это было вернуться с этим письмом к своему работодателю. Вы помните, когда в первый раз вы осознали глубину своего греха и справедливость Божьего гнева против вас? Короткое письмо Павла дает хорошую возможность поразмышлять над этим и снова вспомнить это состояние. *Нам нужна снисходительная любовь Бога в нашей собственной жизни, данная нам только потому, что Христос исполнил все требования правосудия ради всех, кто покаялся и поверил. Нам нужно прощение, и нам нужно прощать, если мы хотим, чтобы у нас была истинная христианская вера.*

###### Заключение

Какова же жизнь Царства? Это жизнь, в которой от начала до конца проявляется благодать благодаря Христу. Благодать, которая объединяет нас; благодать, которая дает нам жизнь; благодать, которая изменила и изменяет нас, чтобы мы могли быть проявлением славы Бога, и слова Иисуса могли исполниться, чтобы все люди знали, что мы Его ученики по нашей любви друг к другу.