

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 17: Ефесянам. Новое общество, основанное на Божьей благодати**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

«благодать вам и мир от Бога Отца нашего и Господа Иисуса Христа». Так Павел начинает это письмо. Благодать, χάρις*[[1]](#footnote-1)*, является традиционным греческим приветствием, а мир, шалом - это еврейское приветствие.

В 6: 23-24 он заканчивает письмо так же: Шалом и Харис. Мир и благодать. Еврейский и греческий. Это во многом характеризует послание Ефесянам. Это письмо о благодати Божией, которая приносит мир в отношения между человеком и Богом и между братьями во Христе. Если вы откроете Еф. 2:14, вы увидите это центральное послание: Павел пишет: «Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду, 15 упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением, дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир». Божья благодать примиряет тех, кто верит в Бога - по вертикали, мы были врагами Бога, но теперь мы Его друзья, усыновленные Им; и Божья благодать объединяет евреев и язычников, так что все, кто Ему доверяет, уже не чужие, но в горизонтальных отношениях - мы сограждане в Царстве Бога, братья во Христе.

Суть послания Ефесянам можно обобщить в одном простом предложении: «Вы получили сверхъестественную *благодать* во славу Божию, поэтому живите в сверхъестественном *единстве* ради славы Божией». Благодать и мир.

**Цель написания и предыстория**

Итак, давайте обратимся к цели и предыстории. Почему это письмо было написано? В отличие от большинства писем Павла, оно не было написано в ответ на конкретные проблемы в церкви. Это послание очень общее. Настолько общее, что даже не ясно, было ли оно адресовано конкретно Ефесянам. В большинстве ваших Библий вы увидите сноску рядом со словом «Эфес» в 1: 1, в которой говорится, что во многих ранних рукописях в письме говорится: «Святым (пробел), верующим во Христе Иисусе». Похоже, что оно могло предназначаться для широкого распространения, и было написано всем церквям, которые Павел основал в районе Эфеса в течение почти трехлетнего пребывания там.

Скорее всего Павел написал его около 60 г.н.э., примерно через 6 лет после того, как он покинул Эфес, пока он находился в тюрьме в Риме (3: 1, 4: 1). Оно является удивительной работой Святого Духа. Давайте приступим.

**Обзор**

Хотя мы не станем делать полный обзор, вы увидите план книги на обратной стороне ваших распечаток. Главное, что нужно отметить - это то, что книга четко разделена на две основные части - главы 1-3, где единство описывается как свершившийся факт, и затем главы 4-6, где единство рассматривается как цель. Другими словами, в книге сначала описывается единство, которое *уже* было совершено Богом, а затем имеется призыв к христианам трудиться над тем единством, которое *еще* не завершено.

В качестве обзора я лишь подведу некий итог книги, используя небольшие абзацы, которые вы видите в каждом пункте ваших распечаток.

Слава Богу, который предопределил искупить нас через Христа, в похвалу славы благодати Своей. Я благодарю Бога и молюсь за вас, чтобы вы могли лучше знать Христа и Его силу. (1: 1-23). ​​Что касается нас, мы все были мертвы в наших грехах, но Бог милостиво оживотворил нас, чтобы показать свою милость и положить конец нашему похвальству. (2: 1-10). В результате Бог разрушил барьер между евреями и язычниками, создав единое строение, в котором Бог живет своим Духом. (2: 11-22). Это тайна, вестником которой являюсь я, и ради которой я сейчас страдаю. (3: 1-13). Поэтому я молюсь о том, чтобы сверхъестественная сила Божья созидала такое единство среди вас. (3: 14-21)

Давайте пока остановимся здесь, чтобы более подробно рассмотреть первую половину книги, главы 1-3. (Вернитесь к первой странице ваших распечаток, где вы увидите наш первый пункт).

**Глава 1: Бог избирает**

*Хвала Богу, который предопределил искупить нас через Христа, в похвалу славы благодати Своей. Я благодарю Бога и молюсь за вас, чтобы вы могли лучше знать Христа и его силу.[[2]](#footnote-2)*

В первой части главы 1 Павел восхваляет Бога за избрание грешников для искупления во Христе. Давайте посмотрим на 1: 3-4: «Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, благословивший нас во Христе всяким духовным благословением в небесах, так как Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви». Затем Павел продолжает описывать эти духовные благословения: Бог предопределил нас, Он принял нас как детей, Он искупил нас кровью Христа, Он простил наши грехи, Он открыл нам Свою волю. В понимании Павла, наше спасение не является «правом», которым мы обладаем по рождению, добродетелью или чем-то подобным. Избрание - это привилегия, которую мы обретаем благодаря великой непреходящей любви Бога к нам во Христе. Спасение - это то, что мы не заслужили, а то, что определено Богом. Некоторые люди думают, что мысль о том, что Бог избирает или выбирает людей для того, чтобы они могли познать Его - даже прежде сотворения мира, как об этом говорится в стихе 4, по своей сути является обезличенной. Но в этом письме сказано, что это далеко не так: стихи 4 и 5: «в любви,

5 предопределив усыновить нас Себе чрез Иисуса Христа». Именно благодаря великой любви Бога грешники, подобные нам, могут стать частью Его семьи.

Если так Бог возлюбил нас, то мы должны желать узнать Бога больше. Создатель вселенной возлюбил свой народ – что мешает нам взыскать Его?! Именно об этом молитва Павла за этих христиан в 1: 15-23. 1:16: «непрестанно благодарю за вас [Бога], вспоминая о вас в молитвах моих, чтобы Бог Господа нашего Иисуса Христа, Отец славы, дал вам Духа премудрости и откровения к познанию Его». Пусть это будет желанием и молитвой наших сердец. Переходим к следующему разделу

**2:1-10: Избрание основано только на благодати**

Что касается нас, мы все были мертвы в наших грехах, но Бог милостиво оживотворил нас, чтобы показать свою милость и положить конец нашему похвальству*.*

В первой главе мы рассмотрели Евангелие с точки зрения избрания по Божьей благодати. Теперь мы приходим ко второй главе, где Павел переворачивает взгляд; мы видели это с точки зрения Бога, а теперь, в 2: 1, он говорит: «И вас, мертвых…»

Что здесь говорится о нас? Мы были «*мертвые* по преступлениям и грехам нашим». По сути мы являемся сообщниками против Бога и его суверенитета над своим собственным творением. В соответствии с его праведным судом против нас, как грешников, мы мертвы. Но, вы видите в четвертом стихе: «Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, оживотворил со Христом, - благодатью вы спасены».

Эти стихи являются одним из самых славных описаний нашего спасения во всем Писании. Они дают понять, что мы никогда не сможем оправдаться перед Богом через хорошие дела. На самом деле вопрос заключается не в том, что наши добрые дела перевесят плохие дела, а в том, живы мы духовно или мертвы? Бог должен оживить нас духовно, чтобы мы смогли покаяться в нашем грехе и поверить в Христа. Затем, как говорит Павел в 10-м стихе - будучи спасенными только благодатью, по вере мы можем совершать добрые дела, которые Бог подготовил заранее - не для того, чтобы обрести спасение, а потому, что мы уже были спасены.

Какие добрые дела Павел имеет в виду? Перейдем к следующему разделу, где мы видим следующее:

**2:11-3:13: Первичное следствие Евангелия – это единство (на второй странице распечаток)**

*В результате Бог разрушил барьер между евреями и язычниками, создав единое строение, в котором Бог живет своим Духом. Это тайна, вестником которой являюсь я и ради которой я сейчас страдаю.*

Павел говорит: язычники были когда-то «без Христа, отчуждены от общества Израильского, чужды заветов обетования, не имели надежды и были безбожники в мире» (2:12). Но что произошло? Стих 14: Иисус: «есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду, упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением». Что это за преграда? В буквальном смысле это стена, которая разделяла двор язычников от святилища в храме. Евангелие принесло мир между евреями и язычниками, а также между ними и Богом.

Затем Павел продолжает эту мысль в главе 3, называя это «тайной». Не такая тайна, которую трудно понять, а такая, которую невозможно понять, пока Иисус не откроет ее нам. Что это за тайна? Павел ясно говорит в стихе 6: «Эта тайна состоит в том, чтобы и язычникам быть сонаследниками, составляющими одно тело, и сопричастниками обетования Его во Христе Иисусе посредством благовествования».

О чем здесь речь? Со времен Авраама Божий народ определялся по национальности. Вот почему потомкам Авраама было запрещено вступать в брак с народами, которые жили вокруг. Но вдруг эта стена была разрушена. Мы спасены, как мы видели в начале главы 2, не благодаря нашим добрым делам или нашей родословной, но благодаря только благодати Божьей. Итак, царство Божье теперь распространяется на все народы.

Эта идея мира и единства между евреями и язычниками является центральной точкой применения в жизни Ефесян. Павел в 8-м стихе даже утверждает, что проповедовать о таком единстве и было его миссией. «Мне, наименьшему из всех святых, дана благодать сия - благовествовать язычникам неисследимое богатство Христово и открыть всем, в чем состоит домостроительство тайны, сокрывавшейся от вечности в Боге, создавшем все Иисусом Христом». Итак, что это за тайна? Стих 6: Иудеи и язычники вместе в церкви. Единство - это первоочередное следствие Евангелия. Центральное призвание в служении Павла. В стихе 10 говорится, что это единство занимает центральное место в Божьем плане, чтобы Он был прославлен. В нем говорится: «дабы ныне соделалась известною через Церковь начальствам и властям на небесах многоразличная премудрость Божия».

Поэтому, если мы когда-либо думали о единстве в церкви как о вишенке на торте, как о чем-то приятном, но не столь важном, нам нужно подумать еще раз. Павел описывает единство как фундамент для применения евангелия. При этом не надо забывать о необходимости самого евангельского послания, которое мы услышали в главах 1 и 2 для создания реального единства. Иногда, особенно в богословско-либеральных кругах, где люди все больше отбрасывают веру в то, что Писание вдохновлено Богом и вместо этого начинают думать, что истина открывается каждому субъективно, они часто начинают подчеркивать единство. Единство становится самоцелью: люди разных национальностей и происхождений вместе в обществе, где царит любовь. Но единства не будет, если только нас не объединяет нечто существенное, не просто идея единства, но что-то настолько мощное, что оно действительно способно объединить разного рода людей.

Ирония в том, что именно истинное Евангелие способно принести такое реальное единство. Когда мы утверждаем, что все мы испорчены, что мы все духовно мертвы, что мы в долгу перед Богом, что Христос - наша единственная надежда, нас охватывает странное, беспомощное чувство единства. Группе откровенно грешных людей нечем похвастаться. Поэтому неудивительно, когда знакомые нам барьеры на пути единства в этом мире рушатся в церквях, которые не сосредоточены на их уничтожении, а сосредоточены вместо этого на правильном и ясном обучении Евангелию. Такое реальное единство, как говорится в 2:19, происходит от того, что мы «сограждане святым и свои Богу». И сказав о том, что это то единство, которое Бог сотворил в церкви, Павел переходит в 3:14 -21 к молитве ...

**3:14-21: Молитва о сверхъестественном**

Поэтому я молюсь о том, чтобы сверхъестественная сила Божья созидала такое единство среди вас*.*

Понимает ли Павел, что единство, которое он описал, по-человечески неосуществимо? Думаю, что да. Вот почему он молится так в стихах с 14 по 21.

Есть две вещи, о которых Павел молится здесь. Во-первых, стих 16: «да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши». Другими словами, Дух Бог дал бы вам сверхъестественную веру, необходимую для достижения этого сверхъестественного единства. И, во-вторых, «чтобы вы, укорененные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота, 19 и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову». Зачем молиться о том, чтобы мы уразумели всю полноту любви Христа к нам? Потому что в этом сила нашей любви. «Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас» (1 Иоан. 4:19).

Как евреи должны любить язычников? И как мы должны любить тех, в нашей собственной церкви, с которыми у нас нет ничего общего, кроме Христа? Молитесь, чтобы мы постигли сверхъестественную любовь, которую Он нам показал. Это даст сверхъестественную любовь к Нему и друг к другу*.*

Понятно почему Павел заканчивает письмо словословием, восхваляя Бога, который может сделать неизмеримо больше, чем всё, что мы просим или о чем помышляем, согласно его силе, которая действует в нас. Как нам молиться о сверхъестественном? Мы можем использовать эти стихи в качестве подсказки, молясь, чтобы его Дух дал нам сверхъестественную веру, и чтобы мы уразумели сверхъестественную любовь, которую Христос показал нам в Евангелии, чтобы мы, в свою очередь, могли полюбить со сверхъестественной силой.

 **Почему Бог сделал это?**

Прежде чем мы закончим первую половину книги, я хочу указать на то, что я пропустил. Возможно, нигде в Писании мы не видим такого краткого и ясного описания не только того, что Бог сделал, но и почему Он это сделал. Почему Бог создал мир? Почему Он примирил нас с собой по благодати и дал нам мир друг с другом в церкви? Позвольте мне дать вам три причины, лежащие в основе целей Бога.

Во-первых, Бог сделал все это *для славы Его благодати*.

Посмотрите снова на главу 1, стих 5: «предопределив усыновить нас Себе чрез Иисуса Христа, по благоволению воли Своей». Почему? Потому что мы такие замечательные? Нет. Стих 6: «в похвалу славы благодати Своей». И аналогично в стихе 11: «В Нем мы и сделались наследниками, быв предназначены [к тому] по определению Совершающего все по изволению воли Своей, дабы послужить к похвале славы Его нам». Бог сделал это, чтобы продемонстрировать необъятность его благодати.

Мы снова видим это в 2: 7. Почему Бог воскресил нас из духовно мертвых? - «дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе».

*Для славы Его мудрости*

Но есть второй ответ на вопрос «почему» - для похвалы его мудрости. Посмотрите на 3:10. Павел объясняет свое призвание проповедовать Евангелие, чтобы евреи и язычники могли объединиться во Христе. Он говорит: «дабы ныне соделалась известною через Церковь начальствам и властям на небесах многоразличная премудрость Божия». Почему иногда бывает так неловко в церкви? Потому что это люди, с которыми у вас нет ничего общего, кроме Иисуса. Но в этом то и есть Божий план. Когда мы способны любить друг друга сверхъестественно, это являет Божью мудрость в создании церкви, что даже творения, находящиеся вне нашего физического мира, не могут не заметить это. Церковь – это бриллиант в короне, который демонстрирует бесконечную мудрость Бога всей вселенной!

*Для Славы Божьей*

И есть третий ответ - он отчасти включает себя два других. Бог сделал все это ради своей славы. Взгляните на 3: 20-21*:* “А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем, Тому слава в Церкви во Христе Иисусе во все роды, от века до века. Аминь.”

Бог будет прославлен в том, как мы, его народ, были искуплены, как мы воплощаем это искупление в жизни, и в том, как мы будем принадлежать Ему вечно. Бог решил прославить Свое имя через наше искупление - нас, грешников! Разве это не удивительно?! Всемогущий Бог вселенной решает прославиться через нас, свою церковь. Мы являем характер Бога Его творению, и, таким образом, мы прославляем Его. Это цель Бога во всем, что Он делает, и это является движущей силой первой половины послания Ефесянам. ЕСТЬ ВОПРОСЫ?

**Введение во вторую часть**

Это приводит нас к главе 4. До сих пор письмо было полностью описательным. Бог избрал нас. Он спас нас от смерти. Он разрушил стену между евреями и язычниками. Но, начиная с главы 4, стиль Павла переходит от описательного к побудительному. Стих 1: «Итак я, узник в Господе, умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны». Как и в первых трех главах, позвольте мне суммировать то, что мы видим здесь в трех заключительных главах; вы увидите это краткое резюме в своих распечатках.

**Сохраняйте единство Духа**, необходимое для вашей новой жизни во Христе; (4: 1-6) чтобы достичь этого, Бог дал нам дары для созидания единство. (4: 7-16). Итак, вы больше не должны жить как безбожные язычники. Вместо этого говорите правду в любви, назидая друг друга и прощайте так же, как Христос простил вас. (4: 17-5: 2). Не поймите меня при этом неправильно, я не говорю вам о единстве с теми, кто лжет и говорит, что безнравственность в порядке вещей. (5: 3-14) Вместо этого, пользуйтесь любыми возможностями (5: 15-20), подчиняясь друг другу следующим образом: (5:21) Жены, повинуйтесь своим мужьям; мужья любите своих жен, как Христос любит церковь. (5: 22-32). Дети, повинуйтесь своим родителям; отцы, воспитывайте своих детей в наставлении Господнем. (6: 1-4) Рабы, повинуйтесь своим земным хозяевам; хозяева, относитесь к своим рабам с уважением и страхом, так как вы служите одному и тому же хозяину. (6: 5-9) И наконец, облекитесь во всеоружие Божье, чтобы вы могли устоять, молясь и за меня, чтобы я мог также устоять. (6: 10-20). Итак, во-первых,

**4:1-5:2: Назидайте друг друга**

*Сохраняйте единство Духа, необходимое для вашей новой жизни во Христе; чтобы достичь этого, Бог дал нам дары для созидания единство. Итак, вы больше не должны жить как безбожные язычники. Вместо этого говорите правду, назидая друг друга и прощайте так же, как Христос простил вас*.

Теперь, когда мы перешли к разделу применения этого послания в жизни, необходимо связать эти повеления с первыми тремя главами книги. Глава 4, стихи 1-3, в некотором смысле, представляет собой краткое изложение того, как мы должны жить, основываясь на том, что мы обсуждали в главах 1-3, и, следовательно, это также краткое изложение проблемы, которая описана в главах 4-6. «Итак я, узник в Господе, умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны, со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью, стараясь сохранять единство духа в союзе мира».

Все увещевания в Ефесянам 4-6 отвечают на вопрос «как мы можем сохранить единство Духа в союзе мира?» В собрании, столь разнообразном, что оно охватывает даже евреев и язычников.

Глава 4 отвечает на этот вопрос весьма практично*.*

*Дары*

Для начала, мы используем дары, которые Христос дал нам - апостолы, пророки, евангелисты, пасторы и учителя. (4:11). Как и в каждом другом отрывке о духовных дарах в своих письмах, Павел дает понять, что цель даров - это единство церкви, а не наше личная самореализация. Мы так часто думаем, что получили дары и должны использовать их, чтобы состояться как личность. Павел пишет, что дары даны церкви «для созидания Тела Христова, доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия…» (4: 12-13) Обратите внимание на результат, когда эти дары используются для защиты единства церкви. Ортодоксия = здравая доктрина. Стих 14: «дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения». Мы, будучи верующими в Библию евангельскими христианами, часто думаем о единстве как о цели, которая, если к ней стремиться, может *поставить под угрозу* то, во что мы верим. Но на самом деле, когда мы стремимся к единству, основанному на евангелии, это единство защищает нас от подмены нашего учения.

*Мудрость*

Далее Павел говорит, что единство в церкви зависит от того, живем ли мы *мудро*. Когда мы были духовно мертвы, он говорит в стихе 18, мы были «помрачены» в нашем разуме и отделены от Бога из-за невежества наших ожесточённых сердец. Но теперь мы призваны отложить ветхое «я» с его нечестивыми желаниями и, стих 23, «обновиться духом ума вашего». Павел говорит нам, что удаление от греха и жизнь в благочестии начинается с нашего разума. Если мы будет обращать внимание на Божью мудрость, а не на мимолетные желания плоти, мы будем возрастать в праведности, и церковь будет возрастать в единстве.

*Речь*

Следующее, что мы видим в этом отрывке, это то, как мы можем использовать нашу речь, чтобы назидать друг друга. Мы не должны лгать (ст. 25), говорить в гневе (ст. 26) и не участвовать в не здравых беседах (ст. 29), но говорить так, чтобы это назидало других. Мы должны прощать друг друга, как Христос простил нас. (ст. 32)

*Деньги*

Мы можем созидать друг друга с помощью наших финансов. Стих 28 - великое и смиряющее, целе-задающее утверждение для вашей работы: «Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся.» Если вы когда-либо думали, что мотивация зарабатывать, когда вы трудитесь на работе, непременно вульгарна и нечестива, я бы посоветовал вам провести некоторое время в размышлении над этим стихом. Деньги могут быть хорошей и божественной мотивацией в работе. Но Павел переходит от этих вдохновений к разделу предостережений:

**5:3-14: Не сообщайтесь с тьмой**

*Не поймите меня при этом неправильно, я не говорю вам о единстве с теми, кто лжет и говорит, что безнравственность в порядке вещей.*

Теперь мы переходим к главе 5, когда тон Павла меняется с вдохновляющего на предостерегающий. Стихи 5-7: «ибо знайте, что никакой блудник, или нечистый, или любостяжатель, который есть идолослужитель, не имеет наследия в Царстве Христа и Бога. 6 Никто да не обольщает вас пустыми словами, ибо за это приходит гнев Божий на сынов противления; 7 итак, не будьте сообщниками их» (5: 5-7).

Вот это поворот от любви и прощения! Что происходит? В письме о евангельском единстве Павел уделяет время, чтобы предупредить нас о *неправильном* единстве. Община никогда не должна стремиться к единству в разнообразии, если это означает терпимость к жадности, нечистоте, непристойности или безнравственности. Божий народ должны отделять себя от подобного.

Христиане должны принимать друг друга с распростертыми объятиями, независимо от происхождения или национальности. Но строгость слова Павла свидетельствует о том, насколько твердо мы должны также противостоять любой попытке создать единство, там, где Евангелие не является основанием нашей дружбы. Вместо этого мы должны, как говорится в следующем разделе*,*

**5:15-6:9: Пользоваться любой возможностью**

Вместо этого пользуйтесь любыми возможностями, подчиняясь друг другу следующим образом: жены, повинуйтесь своим мужьям; мужья любите своих жен, как Христос любит церковь. Дети, повинуйтесь своим родителям; отцы, воспитывайте своих детей в наставлении Господнем. Рабы, повинуйтесь своим земным хозяевам; хозяева, относитесь к своим рабам с уважением и страхом, так как вы служите одному и тому же хозяину.

Павел возвращается к тому, чтобы ответить на вопрос, который он изложил в 4: 3, - как мы можем сохранить единство Духа в союзе мира? То, что он пишет в следующих параграфах, может вас удивить.

Мы должны стремиться к единству, живя мудро, «дорожа временем», как он говорит в 5:16. Это означает быть исполненными Духом в стихе 18, вдохновляя друг друга в песнопениях в стихе 19. И, самое главное, мы должны максимально использовать любые возможности для этого у себя дома и на работе. Именно здесь Павел призывает Ефесян в следующих стихах: «повинуясь друг другу в страхе Божием.» (5:21). Остальная часть главы 5 и начало главы 6 - это конкретные пути, как мы должны повиноваться друг другу*.*

Эти отрывки, вероятно, знакомы большинству из вас. 5: 22-33 содержит глубокое учение о браке, рассматривающее брак как призвание отображать любовь Христа к его церкви. В главе 6 рассказывается об отношениях между детьми и родителями, а также между рабами и их хозяевами. Мы, конечно же, должны отметить, что, когда Павел говорит женам повиноваться своим мужьям и мужьям жертвенно любить своих жен, он говорит о том, как различные, дополняющие друг друга роли, которые Бог поручил мужчинам и женщинам в браке, представляют собой картину взаимоотношений Христа и церкви. Во всех писаниях Павла и из всей Библии ясно, что мужчины и женщины имеют равное достоинство и ценность, но дополняют друг друга в семье и в церкви. Мы могли бы потратить весь день на это или на любое количество других вопросов, которые поднимаются в этом разделе, но я хочу сосредоточиться на том, что мы узнаем, когда мы помещаем эти отрывки в их общий контекст.

Первое, что нужно заметить, - это то, что эта идея главенства и подчинения находится в контексте общей цели «дорожить временем» из 5:16. Вы когда-нибудь думали о повиновении в этом свете? Не как неудобное или трудное для понимания бремя, но как Божий замысел в отношении того, как мы могли бы максимально использовать нашу жизнь для Его славы. Затем, переходя к более широкому контексту - эти повеления находятся в книге, посвященной тому, что Евангелие является движущей силой единства в церкви между теми, у кого нет ничего общего, кроме Христа. Это означает, что ваш брак имеет значение не только сам по себе. Он отображает любовь Христа к Его церкви, Его телу. Когда вы уделяете должное внимание роли мужа или жены, ваш брак способствует единству Божьей церкви как нового сообщества. Итак, брак гораздо глубже, чем просто связь между двумя людьми - это один из способов, которыми Бог показывает свою любовь к нам, и, следовательно, это один из способов, как Бог созидает единство в своей церкви.

**6:10-23: Устоять до конца**

*И наконец, облекитесь во всеоружие Божье, чтобы вы могли устоять, молясь и за меня, чтобы я мог также устоять.*

Это приводит нас к знаменитому разделу о духовной войне в 6:10. Помните, именно с этого мы начали этот раздел. Конец главы 3 - это молитва о сверхъестественном; глава 6 заканчивается описанием сверхъестественного в действии. Но теперь призыв еще шире - призыв выстоять. Павел повторяет его четыре раза. Поэтому, если вы будете читать главу 6, можете быть уверены, что Павел посмотрит вам в глаза и скажет: «Стойте! Стойте! Стойте! Стойте!» Не так легко устоять. Если вы достигнете конца ваших земных дней и сможете сказать, что вы стояли твердо, это будет великим достижением во славу Бога! Поэтому Павел говорит Ефесянам о том, чтобы облечься во всеоружие Божье. Укрепляться Господом.

Итак, посмотрите насколько уместны его последние слова наставлений: “и шлем спасения возьмите, и меч духовный, который есть Слово Божие. Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых и о мне, дабы мне дано было слово - устами моими открыто с дерзновением возвещать тайну благовествования.” (6:18-19)

Разве не проникают эти слова в самое сердце? Вот Павел сидит в тюрьме, старик, молится и просит других молиться о том, чтобы Бог сделал его бесстрашным. Павел знал, что нужно дерзновение, чтобы продолжать свой путь, и поэтому он попросил об этом. Вот на чём заканчивается эта книга о единстве, исходящем из евангелия: Павел, который желает продолжать проповедовать Евангелие, чтобы единство церкви продолжало возрастать. ЕСТЬ КАКИЕ-ТО ВОПРОСЫ?

**Заключение**

Как мы можем твердо стоять в вере? Вы заметили, что в 6:15 Павел говорит: «обув ноги в готовность благовествовать мир». Благовестие в мире поможет нам быть готовыми стоять твердо и устоять. Как Еф. 1:20 говорит нам, что Христос сидит одесную Бога на небесах. Его победа окончательна. Но мы еще не видим, что все подчинено ему - мы все еще ведем брань против духовных сил зла (6:12). Я надеюсь, что этот обзор послания Ефесянам помог вам понять, что сила для этой брани исходит из Евангелия мира. Как мы видели в первой половине книги, наша сила исходит из осознания того, что наше положение перед Богом, как христиан, является результатом только его милости и благодати. Совоскреснув со Христом, мы можем молиться вместе с Павлом, чтобы мы познали «как безмерно величие могущества Его в нас, верующих по действию державной силы Его» (1:19). И, как мы видели во второй половине книги, наша сила жить для Бога исходит из мира, который мы имеем в его церкви, где, как говорится в 4: 12-13, мы «созидаем Тело Христова, доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова». С этой надеждой мы можем присоединиться к Павлу в поклонении: “А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем, Тому слава в Церкви во Христе Иисусе во все роды, от века до века. Аминь.” (3:20-21)

1. Произносится как “харис” [↑](#footnote-ref-1)
2. Я бы не стал тратить время на повторение этого резюме, которое также содержится в распечатках. Но оно перепечатывается здесь, чтобы вы знали, что видят присутствующие на занятии. [↑](#footnote-ref-2)