

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 16: 2 Тимофею**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**2 Тимофею: Продолжение Царства**

Одни из самых запоминающихся слов, которые произносит лидер - это те, которые он говорит при прощании. Целая жизнь или карьера, неудачи, радости и боли могут дать нам картину, которой у нас раньше не было. Из прощальных слов мы получаем представление о жизни этого человека. Мы иногда слышим их восприятие прошлых событий. Мы узнаем, что ценит человек. Зачастую мы остаемся со словами вдохновения на будущее. Рассмотрим некоторые из этих памятных слов из прощальных речей:

Генерал Дуглас Макартур,

  «Старые солдаты никогда не умирают. Они просто уходят на второй план.»

Рейган,

«Друзья: Мы добились этого. Мы не просто отбывали время. Мы всё изменили.»

Натан Хейл сказал:

«Я лишь сожалею, что у меня одна жизнь, которую я могу отдать за свою страну».

И, конечно же, Оскар Уайлд: «Или я, или эти мерзкие обои!»

**В 2 письме Тимофею, которое считается последним письмом, написанным апостолом Павлом, мы читаем такие слова из прощального обращения Павла: «Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил». Эти слова Павла являются одними из самых известных прощальных слов, которые когда-либо были произнесены, и совместно с содержанием самого письма служат нам, рассказывая нечто не только о человеке, который говорил эти слова, но о цели Евангелия, ради которой он жил. Посредством этих заключительных слов Павла мы не просто узнаем о нем и о том, что им двигало. Павел имел еще и другую цель в написании этого письма, которое больше, чем просто рассказ о его личной надежде на Евангелие. Как в завещании, Павел хочет убедиться в том, чтобы его забота о сохранении Евангелия будет передана следующему поколению. Итак, давайте перейдем к 2 Тимофею. Сначала немного предыстории.**

**Предыстория:**

Похоже, что Павел знает, что это его последние записанные слова. Отсюда такая ясность выражений, поскольку для Павла это, возможно, последняя переписка с его сыном в вере, Тимофеем. Вероятно, Павел был повторно арестован в Эфесе, возможно, по инициативе Александра медника. Он говорит Тимофею: “Когда пойдешь, принеси фелонь, который я оставил в Троаде у Карпа, и книги, особенно кожаные. Александр медник много сделал мне зла. Да воздаст ему Господь по делам его! Берегись его и ты, ибо он сильно противился нашим словам. При первом моем ответе никого не было со мною, но все меня оставили. Да не вменится им! Господь же предстал мне и укрепил меня, дабы через меня утвердилось благовестие и услышали все язычники; и я избавился из львиных челюстей. И избавит меня Господь от всякого злого дела и сохранит для Своего Небесного Царства, Ему слава во веки веков. Аминь.” (4:13-18).

Итак, судебный процесс над Павлом в Риме начался. Его уверенность изменилась со времени его предыдущего тюремного заключения. Там он прекрасно написал, размышляя над тем, лучше ли оставаться здесь ради церкви или уйти и быть со Христом:

Филлип 1:24-26

24 а оставаться во плоти нужнее для вас. 25 И я верно знаю, что останусь и пребуду со всеми вами для вашего успеха и радости в вере, 26 дабы похвала ваша во Христе Иисусе умножилась через меня, при моем вторичном к вам пришествии.

Но сейчас мы видим, что его надежда в другом:

2 Тим. 4:6-8

 6 Ибо я уже становлюсь жертвою, и время моего отшествия настало. 7 Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил; 8 а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный; и не только мне, но и всем, возлюбившим явление Его.

Вы видите, на что надеется Павел в отношении себя? Он сосредоточен на своем вечном покое во Христе, и это определяет его последнее послание Тимофею.

Краткий обзор / структура:

Прежде чем идти дальше, давайте сделаем краткий обзор этого последнего письма.

В главе 1 мы видим, что Павел призывает Тимофея защищать послание, которое ему было доверено. Необходимость охранять послание Евангелия и гарантировать, чтобы его содержание не было изменено или скомпрометировано, не было домыслом Павла. Павел знал, что была реальная опасность утерять чистоту евангельского послания.

В главах 2 и 3 мы видим, что Павел переключает свое внимание на необходимость поставить верных людей, которые будут продолжать преподавать и проповедовать евангелие. Хотя при этом, конечно, будет постоянное сопротивления со стороны лжеучителей. Павел уже пострадал ради Евангелия, и он продолжает напоминать Тимофею, что верная проповедь послания Евангелия неизменно приводит к разного рода страданиям в нынешнем веке.

В конце главы 3 и в главе 4 Павел дает окончательное наставление Тимофею. Он ободряет его, говоря «пребывай в том, чему научен и что тебе вверено» (3:14). Верный служитель, верный христианин, будет хранить веру до последнего дня. Как мы уже видели, Павел приводит себя в качестве примера: «Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил» (4: 7).

Павел заканчивает письмо несколькими заключительными наставлениями, несколькими приветственными словами и молитвой. «Господь Иисус Христос со духом твоим. Благодать с вами» (4:22).

Для Тимофея и для нас послание Павла можно обобщить в трех словах: «Защищать, проповедовать и держаться». Защищать послание, которое было доверено вам, проповедовать Слово, чего бы это не стоило и держаться до конца. Я разберу их по очереди, чтобы дать вам тематический обзор всей книги. Во-первых, защищать послание.

**Защищать послание:**

Павел начинает свое письмо Тимофею с этого увещевания: “7 ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия. 8 Итак, не стыдись свидетельства Господа нашего Иисуса Христа, ни меня, узника Его; но страдай с благовестием Христовым силою Бога, 9 спасшего нас и призвавшего званием святым, не по делам нашим, но по Своему изволению и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде вековых времен, 10 открывшейся же ныне явлением Спасителя нашего Иисуса Христа, разрушившего смерть и явившего жизнь и нетление через благовестие, 11 для которого я поставлен проповедником и Апостолом и учителем язычников. 12 По сей причине я и страдаю так; но не стыжусь. Ибо я знаю, в Кого уверовал, и уверен, что Он силен сохранить залог мой на оный день. 13 Держись образца здравого учения, которое ты слышал от меня, с верою и любовью во Христе Иисусе. 14 Храни добрый залог Духом Святым, живущим в нас.” (1:7-14).

*Бог* дал духа силы. Мы переносим страдания за евангелие *силой Божьей*. Бог поставил Павла глашатаем Евангелия. Теперь Тимофей должен охранять это послание *с помощью Святого Духа*. Итак, первое, что мы видим, - задача по защите послания евангелия начинается не с нас; она начинается с Того, кто дал это послание. В конечном счете, целостность послания не зависит от мужества, которым мы обладаем, или ревности и желания провозглашать его. *Бог дает нам благую весть. Бог спасает нас и поддерживает нас. Бог призывает нас. Человек не изобрел эту религию, как способ приблизиться к Богу. Бог принес это Евангелие человеку*. В середине увещевания защищать послание евангелия, что конечно является серьезным поручением, нам следует помнить, что его исполнение в конечном итоге не зависит от нас. Бог дает нам Евангелие, а также Бог дает нам возможность «хранить добрый залог Духом Святым».

Но обратите внимание, что Бог доверяет Евангелие *нам*. Божьи дети - это средство, которое Бог использует, чтобы охранять Благую Весть. Итак, как мы должны её охранять? В каком-то смысле нам говорится ничего с ним не делать. Это значительно сложнее, чем может показаться на первый взгляд. *Мы с вами не призваны передавать другую весть; или придумать что-то, более привлекательное внешне; или создавать Евангелие, более подходящее под современные нужды. Мы призваны передавать только Евангелие Иисуса Христа. Если Евангелие Иисуса Христа изменится, оно перестанет существовать.*

А как насчёт личностного уровня - вы когда-нибудь испытывали соблазн изменить Евангелие? Возможно, в момент греха. Желая уступить нашему греху, мы забываем о цене благодати и отрицаем призыв Евангелия, который состоит в том, что, когда мы становимся Божьими детьми, Иисус становится нашим Спасителем и нашим Господом. Помните слова Павла в Послании к Римлянам 6:

“Что же скажем? оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась благодать? Никак. 2 Мы умерли для греха: как же нам жить в нем? 3 Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? 4 Итак мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни.” (Рим. 6:1-4)

Или, может быть, у нас возникает соблазн изменить Евангелие после того, когда мы грешим. Переполненные чувством вины, мы чувствуем, что нам нужно что-то сделать, чтобы сделать нас праведными перед Богом, пойти в церковь, прочитать Библию. Все это хорошо, но ничего из этого не может оправдать нас перед Богом. Помните, что работа Христа на кресте завершена - все наши грехи уничтожены. Итак, раскайтесь в своем грехе и верьте в то, что Христос сделал для нас.

И наконец, возможно, мы хотим сделать это, когда благовествуем. Насколько острыми иногда бывают евангельские истины, когда мы общаемся с неверующим. Мысль об аде кажется настолько резкой в ​​их ушах: «Неужели Бог действительно поступит так это со мной?» и поэтому, стремясь смягчить определенную резкость послания евангелия, мы преуменьшаем полную испорченность человека и значение праведного суда Божьего. Следствием этого является то, что наше послание становится настолько разбавленным, что становится просто чем-то приятным, во что можно поверить. Нет уже никакой неотложности, и больше нет необходимости в Спасителе. Будем бдительны в том, чтобы оставаться верными Евангелию, когда мы несем его другим.

Тимофей столкнулся с множеством соблазнов изменить Евангелие перед лицом лжеучителей. В конце концов, христианское евангелие не обеспечивало быстрой популярности в древнем Эфесе. И иудейские, и римские лидеры были настроены против этих ранних церковных новаторов. Павел знал, что потребуется время, чтобы Евангелие либо приняли, либо отвергли. Уверенная защита Павлом послания Евангелия не гарантировала, что каждая из этих церквей останется верной на протяжении последующих поколений. Хотя Евангелие останется и продолжит распространяться по всему миру, отдельные церкви могут изменить ему, если они не будут отстаивать это послание.

*Есть два конкретных аспекта евангельского послания, которые мы должны соблюдать сегодня, потому что их так часто оспаривают или изменяют.* ***Во-первых****, мы должны тщательно следить за тем, что мы говорим о человеческой нужде ... Фундаментально, наша нужда - это духовная нужда, вызванная тем, что мы все согрешили против Бога. Этот грех заслуживает осуждения. Разумеется, удовлетворение физических потребностей людей - это не плохо. На самом деле, это очень важно, но наши физические потребности эфемерны - далеки от вечной перспективы. Христиане думают о страданиях, но согласно Евангелию Иисуса Христа, главная потребность человечества состоит в том, чтобы спастись от вечных страданий.*

***Во-вторых****, мы должны также охранять то, как мы представляем Божье восполнение нашей нужды. Христианство не видит Иисуса как учителя нравственности - того, кто уважаем людьми во всем мире за его великое учение. Но христианство видит Иисуса как отверженного Мессию Израиля, который умер как преступник на кресте. И, умерев на кресте, он понес грехи всех, кто когда-либо обратится и будет доверять ему.*

Много раз в истории церкви Евангелие подвергалось нападкам со стороны внешних, тех, кто считает эту Весть вредной или оскорбительной. Однако одни из самых коварных нападок на Евангелие исходили от тех, кто утверждает, что является проповедниками и учителями этого послания. Когда люди, которым доверено это послание, начинают изменять или искажать его, чтобы сделать его более «понятным пользователю» или более позитивным или более культурно приемлемым, или менее эксклюзивным/исключительным, они быстро начинают двигаться по пути, который неизменно ведет к отрицанию истинной сущности этого послания.

Дополнительную опасность, которую следует избегать при защите этого послания - помимо отрицания или изменения послания, - это предположение послания. Погружение многих церквей в теологический либерализм в начале и середине 20-го века не произошло за один день; многие церкви, которые когда-то твердо отстаивали евангельское послание, начали *предполагать* Евангелие и стали сосредотачиваться на различных последствиях Евангелия, полагая, что есть что-то другое, чему они должны уделять внимание. Хотя нас должны интересовать и заботить последствия Евангелия, мы никогда не должны подменять ими само послание.

Призвание защищать послание не является легким. Павел знал, что призвание Тимофея и всех тех, кто последует за ним, охранять это послание, неизменно приведет к страданиям ради этого послания. *Вы хотели бы получить такой «дар» от Бога? Дар силы, чтобы страдать за Евангелие? Какое послание вы храните? Есть ли какое-нибудь послание, за которое вы готовы пострадать? Насколько серьезно мы задумываемся над тем, чтобы охранять Евангелие? Может быть, мы не страдаем, потому что мы не делимся им. Вы готовы страдать за Евангелие?*

Конечно, защита Евангелия часто приводит к страданиям, что приводит нас к следующей причине, по которой Павел пишет это письмо Тимофею.

**Проповедуй Слово, чего бы это ни стоило:**

Тимофей призван не только защищать евангелие, он призван проповедовать Слово другим. Часть этого призвания включает в себя передачу этого послания другим верным людям. Павел говорит Тимофею: “Итак укрепляйся, сын мой, в благодати Христом Иисусом, и что слышал от меня при многих свидетелях, то передай верным людям, которые были бы способны и других научить.” (2:1-2).

Недостаточно лишь самому учить других тому, что такое Евангелие. Ответственность тех, кто проповедует и обучает в поместной церкви - это взращивать, подготавливать и выбирать других для такого же служения научения для следующего поколения.

Вот почему это хорошо, что наша церковь готова тратить огромное количество времени и ресурсов на подготовку людей, которые не обязательно станут пасторами в этой поместной церкви, но которые смогут провозглашать Евангелие и следующему поколению и в новых местах.

Частью того, что мы должны сообщать следующему поколению проповедников Евангелия, заключается в том, что иногда это связано со страданиями.

Мы уже видели в 1: 8, что Павел призвал Тимофея присоединиться к нему в страданиях за Евангелие; в главе 2 он продолжает: «Итак переноси страдания, как добрый воин Иисуса Христа» (2: 3). Павел продолжает говорить исходя из опыта, «по благовествованию моему, за которое я страдаю даже до уз, как злодей; но для слова Божия нет уз!» (2: 8б-9).

*Мы, христиане, должны быть готовы претерпевать страдания и противодействие истине. Когда приходит противодействие Евангелию, у нас есть выбор: мы можем его выстоять, или мы можем избегать его, отвергнув Евангелие. Часто в жизни мы можем удерживать Евангелие в одной руке и наш комфорт в другой ... Обстоятельства позволяют нам иметь и то, и другое, кто усомнится в нашей искренности? Но комфорт имеет свойство медленно, вкрадчиво охватывать наши сердца. Это начинается с искреннего и честного стремления заботиться о наших семьях, а затем превращается в согласие с тем, что все остальные считают нормальным, и затем оказывается на престоле наших сердец. Предположим, что вдруг в вашу жизнь приходит сложное испытание ... У вас тогда есть выбор. Вы можете быть верными Евангелию, или вы можете держаться за свой комфорт. За что вы будете держаться? Отпустите ли вы из рук Евангелие, чтобы сохранить комфорт? Или вы откажитесь от комфорта, чтобы сохранить Евангелие? Павел говорит Тимофею, что ему, возможно, понадобится сделать этот выбор в один прекрасный день. Он говорит нам то же самое. Помните, христиане характеризуются любовью, которая не стремится к удобству и личному комфорту.*

Если случится, что Тимофей будет проходить страдания рано или поздно, Павел призывает его оставаться непоколебимым в проповедовании Слова. Павел дает Тимофею очень прямое описание того, как это выглядит: “Сие напоминай, заклиная пред Господом не вступать в словопрения, что нимало не служит к пользе, а к расстройству слушающих. Старайся представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины.” (2:14-15). Проповедь, которую Павел призывает Тимофея нести, должна исправлять лжеучения и действовать как противовес. Павел продолжает описывать свойства этого проповедника и его проповедь: “24 рабу же Господа не должно ссориться, но быть приветливым ко всем, учительным, незлобивым, 25 с кротостью наставлять противников, не даст ли им Бог покаяния к познанию истины, 26 чтобы они освободились от сети диавола, который уловил их в свою волю.” (2:24-26). *Это трудный перечень качеств для всех, кто хочет стать публичным учителем Писания. Подумайте об этих требованиях: упорство без злости; твердость без резкости; способность правильно говорить и мудро молчать. Вот таким должен быть учитель. На самом деле, такими должны быть все христиане – полностью готовыми жертвовать собой ради блага других и славы Божьей.*

Как мы видели на прошлой неделе в послании Титу, пастор должен быть в состоянии опровергнуть ошибку, а также научить истине. Павел знает, что ложное учение может распространяться как рак во всей церкви. Поэтому он продолжает предупреждать Тимофея: “Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны, клеветники, невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся.” (3:1-5)

Подобно Ефесу первого века, мы живем сегодня в плюралистическом мире. Люди могут придерживаться сразу нескольких противоречивых идей. Поэтому пастор должен быть в состоянии сказать, что из всего этого Евангелие *отрицает*, а также то, что оно *поддерживает*. Это означает, что пастор должен быть тем, кто способен упрекать и исправлять, а также наставлять в праведности. Часто его величайшие страдания случаются от рук тех, кто находится внутри церкви. Молитесь, чтобы Господь продолжал взращивать таких верных людей для Его церкви. Молитесь, чтобы мы поддерживали таких людей, когда они ведут нас. Молитесь, чтобы мы были именно такими христианами.

**Держаться до конца:**

После того, как Павел вдохновлял Тимофея быть верным в проповеди слова, передавая Евангелие верным людям, сопротивляясь лжеучителям и делая все это несмотря ни на что, мы доходим до последней темы этого письма. Павел остался верен Христу в радости и в трудностях, и теперь он заканчивает свое увещевание, ободряя Тимофея также держаться до конца. Возможно, Павел почувствовал необходимость сказать Тимофею: «пребывай в том, чему научен и что тебе вверено, зная, кем ты научен» (3:14), потому что он был свидетелем того, что другие не пребывают в вере. Он говорит Тимофею: «Постарайся придти ко мне скоро. Ибо Димас оставил меня, возлюбив нынешний век, и пошел в Фессалонику, Крискент в Галатию, Тит в Далматию; один Лука со мною» (4: 9-10). Не все, кто утверждают, что являются последователями Христа, продолжают упорно следовать за Христом. Вы помните Димаса? Он был с Павлом, когда были написаны письма Колоссянам и Филимону. Павел передавал его приветствия в церковь в Колоссах. И все же, в конце концов, он оставил Павла. Никогда не предполагайте, исходя из вашего положения в церкви или круга общения, что вы так или иначе защищены от таких поступков. Не все, кто претендует на имя Христа, дойдут до конца.

Но надежда Павла заключается в том, что Тимофей дойдет. Интересно, как Павел предлагает ему это сделать. Он говорит Тимофею: “Притом же ты из детства знаешь священные писания, которые могут умудрить тебя во спасение верою во Христа Иисуса. Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен.” (3:15-17). *Если вы хотите пребывать в вере до конца, вы не можете пренебрегать Писанием. Это один из главных путей, которые Бог дал нам, чтобы держаться до конца. Как сказал Томас Кранмер, мы должны читать, отмечать, учиться и внутренне усваивать Божье Слово. Наше чтение Библии должно быть регулярным. Наше изучение должно быть усердным. Наши размышления должны быть вдумчивыми. Наши обращения к Библии должны быть частыми. Если мы христиане, это то, к чему мы призваны - питаться Божьим Словом*. Вы питаетесь Божьим Словом? Можно только догадываться, почему Димас отпал; все, что мы знаем, это, что Павел говорит, что он возлюбил нынешний мир. Интересно, что Димас делал, чтобы развивать любовь к Слову в течение нескольких недель и месяцев до его отпадения. Писание является авторитетным, оно истинно, оно безошибочно, назидательно, содержит все, что нам нужно знать о жизни в этом мире таким образом, чтобы мы были готовы к миру грядущему!

Итак, пребывание в вере невозможно без слова Божьего. Но оно также невозможно без того, каким образом Тимофей должен этому учить, Павел говорит: «проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием» (4: 2). *Сама сущность преподавания требует большого терпения. Если вы когда-либо преподавали в воскресной школе или своим детям, вы знаете, что значит повторять одно и то же раз за разом. Вы должны быть готовы объяснять во второй раз, в третий раз, в четвертый раз, без упрёка и без недовольства, потому что они снова задают те же вопросы. Бог также терпелив по отношению к нам ... Учитель Слова должен наставлять тщательно и с большим терпением*. Но пребывание в вере касается не только меня лично. Мы пребываем вместе. Поэтому преподавание с терпением - с кафедры или за обедом - является ключевым способом, с помощью которого мы можем сделать это вместе.

В этом смысле мы видим, что для Павла пребывание в вере до конца включает в себя не только отдельные судьбы. В последнем наставлении Павел говорит: «Ибо я уже становлюсь жертвою, и время моего отшествия настало» (4: 6). Мы видим дополнительную причину, по которой Тимофей должен держаться до конца. Павел скоро покинет эту землю. Недостаточно, если лишь одно поколение христиан пребудет в вере до конца. Когда Евангелие передается от одного поколения верующих к другому, важно, чтобы мужчины и женщины продолжали оставаться верными этому Евангелию, которое было когда-то предано всем святым! Способность пребывать в вере означает подготовить следующее поколение пребывать в вере, чтобы они могли сделать это в отношении следующего за ними поколения, и т. д. - вплоть до возвращения Иисуса.

Вы видели, что призывы Павла оставаться верными Евангелию выходят за пределы того, что мы обычно думаем об этом? Когда мы думаем об этом призыве, мы так часто представляем, что нам нужно стиснуть зубы, занять оборону и ждать, когда нагрянет ураган. Но, по мнению Павла, речь идет не о нашей выносливости, а о Божьем слове. Вот как мы можем продержаться до конца. Кроме того, мы не должны думать об этом только индивидуально. Нет: личное пребывание в вере связано со способностью христианского сообщества вокруг меня пребывать в вере. Когда я с терпением преподаю и наставляю других, я приношу пользу не только им, но и себе. Помимо этого, цель не сосредоточена только на одном поколении. Мы должны пребывать в Евангелии, чтобы следующее поколение могло сделать то же самое. Поэтому пребывание и стойкость также означают защиту. И проповедь. Все для славы Христа в этом мире.

**Заключение:**

Павел служит примером человека, который отстаивал послание, проповедовал Слово независимо от того, чего это ему стоило, и остался верным до конца. Каким образом это у него получилось? Как мы думаем это получится у нас? Я хотел бы закончить разделом из биографии Павла, основанным на Новом Завете, который написал Джон Поллок.

Древнее предание о месте казни Павла почти наверняка можно считать достоверным, но детали невозможно установить в точности. В то время как путь Христа по Виа Долороса можно проследить шаг за шагом, путь Павла остается неопределенным. Так как Он уже прошел этот путь, Павел не был одинок — Христос был с ним: "Благодарение Богу, даровавшему нам победу Господом нашим Иисусом Христом!" — "И уже не я живу, но живет во мне Христос"; "Жизнь — Христос, и смерть — приобретение".

Павла вывели за городские стены, мимо пирамиды Цестия, по дороге в Остию, к морю. Прохожие, снующие из Рима в Остию и обратно, издали видели, что осужденного ведут на казнь: медленно шли ликторы, несшие свои топорики со связками прутьев, палач с мечом или большим топором, конвой и с ними сам осужденный — в тяжелых цепях, с трудом переступающий кривыми ногами, истощенный и бледный после месяцев, проведенных в темнице, но не павший духом. Он шел на смерть, как к победе, как на праздник, чтобы получить венец, к которому он стремился столько лет. Ему, проповедовавшему всегда о вечной жизни, дарованной нам Богом, о вечной жизни в Иисусе Христе — чего ему было бояться? Присутствие палача не заставляло его забыть о присутствии Иисуса Христа: он был с Ним здесь, он будет с Ним всегда. Апостол радовался, что скоро снова увидит Иисуса. Прежние его встречи с Ним были кратки, неполны — по дороге в Дамаск, в Иерусалиме, в Коринфе… Теперь, только теперь он встретится с Ним лицом к лицу и узнает больше, чем знал.

У третьего путевого столба по дороге в Остию стражники повернули к небольшой сосновой роще, где находилось место под названием Акве Сальвиэ, или Исцеляющие Воды. Теперь там находится аббатство Тре Фонтане, основанное в честь св. Павла. Перед казнью осужденных обычно помещали в тесную камеру на ночь. Если Лука был с Павлом, если Марк и Тимофей уже приехали в Рим, то случайный путник, проходивший мимо, услышал бы не рыдания и не жалобы, но четыре голоса, поющие благодарственный гимн: "Нас огорчают, но мы всегда радуемся… Нас наказывают, но мы не умираем… Нас почитают умершими, но вот, мы живы!"

С первыми лучами рассвета солдаты вывели Павла к эшафоту. Палач стоял наготове, с обнаженным топором. Павла раздели до пояса и связали; апостол опустился на колени и положил голову на плаху. Некоторые считают, что Павла предварительно бичевали прутьями — это была обычная процедура перед обезглавлением, хотя и не всегда применявшаяся.

Если Павла и били перед казнью, тело его, приготовленное к смерти, не чувствовало боли — дух его был далеко: "Кто отлучит нас от любви Божией? Нагота, или опасность, или меч?"

"Думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас…"