

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 15: Титу**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

Титу: Характеристики церкви, сосредоточенной на Евангелии

**ПОМОЛИТЕСЬ. Вступление:**

Что вам нужно для того, чтобы решить проблемы? Многие говорят, что ответ - это инновации. Что нужно нашей экономике? Инновации! Нашей образовательной системе? Инновации! Политике и правительству? Инновации! Погрязнув в трясине многовековых разногласий, нам нужны новые способы мышления; новая перспектива, новый способ действий. Поэтому, когда мы приступаем к теме церкви, инновации также кажутся нужными. Правильно?

Ну, не совсем. В некотором смысле, инновации в церкви — это прекрасно - электронные церковные бюллетени, фотографии в справочнике членов, и т.д. - это все отличные «нововведения». Но когда дело доходит до богословия и церкви, «инновация», как правило, не является тем, к чему нам нужно стремиться. На самом деле, чаще всего, «нововведения» в церкви оказывались на поверку ересью. Почему? Потому что новшества хороши, если что-то нужно улучшить. Но если Иисус дал нам совершенное послание, то любое изменение в этом Евангелии абсолютно недопустимо. Нужно избегать такого рода инноваций.

Что же нам делать? Как нам защитить эту замечательную благую весть, которую мы получили? Именно об этом послание Титу. Я думаю, что ответ Павла может вас удивить. Потому что, хотя он и говорит, что наши пасторы должны *проповедовать Евангелие*, он также говорит, что устройство наших церквей, то, как мы относимся друг к другу, и то, как мы живем в мире, помогает хранить это драгоценное послание.

Начнем с небольшой предыстории написания этой книги. На прошлой неделе мы рассмотрели первое письмо Павла к Тимофею, которое также было первым из так называемых пасторских посланий. Сегодня мы рассмотрим второе из них - письмо Павла Титу. Между 1 письмом Тимофею и письмом Титу много общего. Обе книги написаны Павлом людям, на которых лежала пасторская руководящая ответственность, поэтому вполне естественно, что Павел включил похожие наставления в оба письма. В книге Титу, как и в I Тимофее, мы видим учение о служении старейшин, мы видим необходимость в противостоянии лжеучителям, и мы видим учение о том, что значит жить как христиане в церкви и в мире. Итак, учитывая это сходство, что характерно именно для письма Титу? Его окружает другой контекст, поэтому внимание уделяется другим аспектам.

**Структура послания Титу:**

Откройте со мной гл. 1: 4-5. Павел говорит: «Титу, истинному сыну по общей вере: благодать, милость и мир от Бога Отца и Господа Иисуса Христа, Спасителя нашего. Для того я оставил тебя в Крите, чтобы ты довершил недоконченное и поставил по всем городам пресвитеров, как я тебе приказывал». Павел ранее уже был на острове Крит, создав церковь, и теперь он отправил Тита продолжить эту работу. Это является целью письма: принести духовное здоровье церквям на Крите. Итак, каким образом Павел помогает Титу в его служении? Откройте свои распечатки на обороте, и вы увидите содержание книги Титу. Вы увидите, что Павел помогает Титу в начале, указывая на требования к старейшинам (епископам) (1: 6-9), как он это делал ранее для Тимофея.

Почему он начинает с описания библейского руководства? Когда вы смотрите на содержание книги, вы видите это в стихах 10-16 главы 1; потому что, как это часто бывает, отсутствие хорошего руководства не означает, что руководства нет вообще; на смену приходит плохое руководство: лжеучители. Эти учителя создавали хаос и им нужно было противостать.

Затем, утвердив этот самый фундаментальный элемент церковного порядка, Павел продолжает в главах 2 и 3, говоря Титу, чему он должен учить, чтобы можно было прийти к должному порядку и в других сферах. Он говорит в 2: 1: «Ты же говори то, что сообразно с здравым учением». Это здравое учение должно было подпитывать евангельскую жизнь в разных категориях людей, которые были в церкви: пожилые мужчины, пожилые женщины, молодые женщины, молодые мужчины, рабы, граждане.

Однако главное, что следует заметить - это то, что после каждой темы практического учения Павел возвращается к Евангелию - благой вести об Иисусе. Он делает это в главе 3 - Павел суммирует послание о прощении грехов через смерть и воскресение Иисуса, а затем он говорит в стихе 8: «Слово — это верно; и я желаю, чтобы ты подтверждал о сем, дабы уверовавшие в Бога старались быть прилежными к добрым делам» (3: 8). Евангелие может преобразить жизнь христиан на Крите, и оно также может преобразить церкви на Крите. Вот почему мы можем подвести итог этой книге фразой из 1: 1: «познание истины, [относящейся] к благочестию».

Итак, помня об этой цели церкви, которая ориентирована на Евангелие, мы будем рассматривать эту книгу тема за темой. Сначала взгляд на здравое руководство, (2) затем на плохое руководство, (3) затем мы рассмотрим евангельское послание, которое вдохновляет наставления Павла относительно порядка в отношениях в главах 2 и 3 и (4), а затем, наконец, сами практические наставления. Давайте приступим.

**Тема 1: Лидеры, сформированные Евангелием** (1:5-9)

Во-первых, мы видим, как и в послании к Тимофею, что здравое руководство имеет важное значение для здоровой церкви. Хотя церкви могут функционировать в течение долгого времени без таких людей, которые описаны в письмах Титу и I Тимофею, церковь быстро теряет своё чистое евангельское свидетельство без таких людей у руля. Итак, как выглядят люди, сформированные евангелием? Посмотрите на 1: 6-9. Павел говорит Титу: «если кто непорочен, муж одной жены, детей имеет верных, не укоряемых в распутстве или непокорности. Ибо епископ должен быть непорочен, как Божий домостроитель, не дерзок, не гневлив, не пьяница, не бийца, не корыстолюбец, но страннолюбив, любящий добро, целомудрен, справедлив, благочестив, воздержан, держащийся истинного слова, согласного с учением, чтобы он был силен и наставлять в здравом учении и противящихся обличать» (1: 6-9).

Давайте уделим несколько минут, чтобы более внимательно изучить эти характеристики. Прежде всего, Павел описывает старейшину, как человека, который непорочен. Ни один христианин не совершенен; но старейшина – это тот, чья жизнь не порочит евангелие.

Мы видим, что эти лидеры, которые формируются Евангелием не просто руководят в церкви, они прежде всего являются таковыми у себя дома. Старейшина должен быть мужем одной жены. Это не означает, что старейшина *должен* быть женат; ведь это стало бы препятствием для Павла, не говоря уже о самом Иисусе. Павел имеет в виду верность в браке. Старейшина должен быть человеком, который предан одной женщине и не уклоняется налево.

Кроме этого отношения старейшины с его детьми также имеют значение. В качестве примечания нужно отметить, что Павел, похоже, не утверждает, что дети старейшины должны быть верующими, поскольку это находится вне контроля родителей. Скорее, слово «верных» в ст. 6 лучше было перевести «надежные». Этот отрывок просто противопоставляет разнузданное поведение верности и надежности.

Но помимо хорошего управления своей собственной семьей, отношения старейшины с другими людьми также должны быть образцовыми: он не должен быть «подавляющим», озабоченным только тем, чтобы получить свое во что бы ни стало. Он не должен быть «вспыльчив»; старейшины бывают в ситуациях, когда у них возникнет искушение потерять терпение, поэтому человек, который привык «заводиться», не подходит для руководства церковью. Старейшина не должен быть «пьяницей», но вместо этого демонстрировать умеренность и самоконтроль. Старейшина не должен быть «бийцей», показывая, что библейская мужественность не связана с какой-либо мачо-агрессией, властью, насилием. Вместо этого учение Библии о мужественности сосредоточено на защите и заботе - используя силу на благо других. Старейшина не должен быть «корыстолюбцем», это не значит, что старейшина не может быть состоятельным, но он никогда не должен зарабатывать себе на жизнь недостойными методами.

Сказав об этих негативных качествах, Павел продолжает описывать положительные характеристики того, как старейшина должен относиться к другим людям. Старейшину называют «страннолюбивым» -буквально, «любит странных», - он общается с теми, кто отличается от него. Старейшина также «любит добро». Эта идея «любить добро», «учить тому, что есть добро» и «делать добро» появляется снова и снова в книге Титу. Как можно понять, что церковь здоровая? По словам Павла, она заботится о том, что добро. Такое посвящение начинается с руководителей. Поэтому старейшина также должен быть «целомудрен, справедлив, благочестив, воздержан». Старейшина - это не тот, кто беззаботно живет, не думая о своем возрастании в благочестии. Нет, если старейшина собирается вести других в следовании за Христом, он должен сначала уметь контролировать и дисциплинировать самого себя. Он должен сам стремиться к святости, если он собирается призывать других к покаянию в их грехах и упованию на Христа.

Теперь, когда мы посмотрели на все эти характеристики, вы, наверное, заметили нечто. Все эти качества - это то, что Библия ценит во всех христианах, и большинство из них применимы и к женщинам-христианкам. Поэтому мы не должны использовать этот список, как портрет благочестивого старейшины - мы можем использовать его для того чтобы исследовать себя и вдохновлять других. Мы можем взять этот список качеств на этой неделе и, по мере необходимости, молиться о том, чтобы Бог взращивал такие плоды в нашей жизни.

Но вот последнее качество, которое описывает Павел, является самым уникальным для старейшин, а также одним из самых важных в 1: 9: «держащийся истинного слова, согласного с учением, чтобы он был силен и наставлять в здравом учении и противящихся обличать». Старейшина должен учить. Он не может «плавать» в учении, особенно, что касается «достойного слова», то есть евангелия. Он никогда не должен злоупотреблять алкоголем, никогда не должен поступать жестоко и следить за порядком в семье, но, если он отрицает Евангелие или, если он молчит, когда другие начинают отрицать Евангелие, он не только неспособен вести церковь, но он помогает волкам, которые могут прийти в церковь. Поэтому, когда мы оцениваем кандидата в старейшины, нам нужно спросить себя: действительно ли этот человек используется Богом для провозглашения чистого Писания? Является ли он тем человеком, который может поговорить с запутавшимся, сбившимся с пути христианином и призвать его к истине? Готов ли он твердо противостать тем, кто учит тому, что противоречит евангелию?

Таким образом, *если наше послание – Евангелие, которое мы провозглашаем, является центральным для существования церкви и нашего существования как христиан, тогда старейшины, которые направляют нас, должны быть верными в знании и соблюдении истины Евангелия*. *Также и их жизнь должна подтверждать эту истину.* Павел говорит Титу, что, если вы выберете подобных людей в руководство вашей церкви, то вы на пути к верному свидетельству в этом мире и вы прославляете Бога, следуя Его указаниям о том, какой порядок должен быть в церкви. Поэтому мы должны молиться о том, чтобы Бог сделал нашу церковь богатой на таких старейшин. Молитесь, чтобы Он хранил наших старейшин на верном пути. Молитесь, чтобы, как говорится в стихе 9, они наставляли нас в здравом учении. **ЕСТЬ ВОПРОСЫ?**

**Тема 2: Противостать тем, кто отрицает евангелие** (1:10-16, 3:9-11)

Итак, мы говорили о здравых лидерах. Но как насчет плохих? Прежде чем перейти к учению о здравом учении, мы видим, что сначала нужно опровергнуть лжеучителей. Давайте посмотрим на 1: 10-14. Павел говорит Титу. «Ибо есть много и непокорных, пустословов и обманщиков, особенно из обрезанных, каковым должно заграждать уста: они развращают целые домы, уча, чему не должно, из постыдной корысти. Из них же самих один стихотворец сказал: "Критяне всегда лжецы, злые звери, утробы ленивые". Свидетельство это справедливо. По сей причине обличай их строго, дабы они были здравы в вере, не внимая Иудейским басням и постановлениям людей, отвращающихся от истины» (1: 10-14). То, что происходит на Крите, похоже, не просто наличие ложных учителей в окружающем сообществе, «где-то там». Нет, похоже, что эти ложные учителя действительно имеют значительную аудиторию в церкви - это говорит о том, что «они развращают целые домы! "

Итак, кто эти лжеучители? В 1:10 Павел ссылается на «обрезанных». Основываясь на этом, мы можем заключить из других писем Павла, что это люди, которые принимают Иисуса как Мессию, но при этом требуют соблюдения иудейских законов, в том числе закона обрезания. Павел знает, что любое дополнение к Евангелию и есть ложное Евангелие. Поэтому он недвусмысленно говорит Титу, что его долг - противостоять таким учителям и их учениям ... Это не значит просто сказать им, что они неправы; нужно объяснить им, в чем они ошибаются. Он говорит в стихе 13: «обличай их строго, дабы они были здравы в вере». Его цель здесь не в том, чтобы подавить свободу слова, а в том, чтобы остановить распространение духовной болезни и исцелить больные души - включая души этих лжеучителей.

Павел снова поднимает эту тему в 3: 9-11: «Глупых же состязаний и родословий, и споров и распрей о законе удаляйся, ибо они бесполезны и суетны. Еретика, после первого и второго вразумления, отвращайся, зная, что таковой развратился и грешит, будучи самоосужден» (3: 9-11). Одно из самых важных дел, которое любой пастор или старейшина могут сделают для нас - это то, чего мы никогда не заметим. Это не посещение больницы, не успешное руководство церковью с целью увеличения бюджета или забота о том, чтобы его проповедь имела ясный план – хотя все это очень хорошо. Но вот о чем речь: много трудиться над тем, чтобы знать Писание для того, чтобы защитить нас от лжеучений. Ложное учение чем-то похоже на асбест: если он попадает в воздух церкви, каждый рискует быть в опасности - они вдыхают его, но могут даже не знать об этом. Нам нужны руководители, которые будут заботиться о нас.

Все мы должны искать помощь Духа, чтобы мы смогли отличать здравые учения от негодных. Мы должны быть похожими на иудеев из Верии в книге Деяний, которые разбирали Писания, чтобы проверить то что они слышат.

Но, конечно, недостаточно просто *противостать* ложному учению. Хорошо, например, если церковь, выступает против универсализма - идеи о том, что все религии ведут к Богу. Это ложное и вредное учение для церкви. Но нужно идти дальше. Церковь должна иметь старейшин, которые также учат *здравому* учению. Твердое, последовательное преподавание *истины* - лучший способ препятствовать лжи завладеть церковью. Что это за истина? Это приводит нас к нашей третьей теме*,*

**Учение, пропитанное евангелием** (2:1,11-15 и 3:3-8)

В 2: 1 Павел говорит Титу: «Ты же говори то, что сообразно с здравым учением» (2: 1). В основе этого здравого учения, которое Тит и любой другой христианский пастор призван проповедовать, - это Евангелие. Глава 2, стих 11-14: «Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке, ожидая блаженного упования и явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа, Который дал Себя за нас, чтобы избавить нас от всякого беззакония и очистить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам» (2: 11-14). Это сущность всего того, что Павел пытается донести в этом письме до Тита. Это противоядие от ложного учения. Это то, что порождает благочестивых старейшин и ведет к благочестивой жизни, которую мы рассмотрим всего через несколько минут.

Мы должны дорожить тем, что лежит в основе этого послания, в стихе 14: Иисус Христос отдал Себя за нас, чтобы искупить нас. Это послание не о том, что сделали мы, а о том, что Бог сделал для нас через Христа. Отличительной чертой здравого учения является благодать. Из-за нашей греховной природы мы никогда не сможем достичь собственного спасения. Мы являемся врагами святому Богу из-за нашего греха. Нашей единственной надеждой является то, что Бог спасет нас от Своего собственного правосудия. Это именно то, что Он делает - в любви, послав своего сына Иисуса прожить совершенную жизнь и умереть смертью, которую заслужили мы, умереть на кресте, и воскреснуть на третий день - чтобы тот, кто отвратится от своего греха и поверит в Иисуса вместо смерти обрел жизнь, славу вместо суда, прощение вместо гнева. Это благодать: совершенно незаслуженная благосклонность.

*Посмотрите на отрывок* 3:3-8, где Павел снова описывает богатство благодати: “Ибо и мы были некогда несмысленны, непокорны, заблудшие, были рабы похотей и различных удовольствий, жили в злобе и зависти, были гнусны, ненавидели друг друга. Когда же явилась благодать и человеколюбие Спасителя нашего, Бога, Он спас нас не по делам праведности, которые бы мы сотворили, а по Своей милости, банею возрождения и обновления Святым Духом, Которого излил на нас обильно через Иисуса Христа, Спасителя нашего, чтобы, оправдавшись Его благодатью, мы по упованию соделались наследниками вечной жизни. Слово это верно; и я желаю, чтобы ты подтверждал о сем, дабы уверовавшие в Бога старались быть прилежными к добрым делам: это хорошо и полезно человекам.” (3:3-8). Задача Тита состояла в том, чтобы настаивать именно на таком Евангелии. Поэтому мы тоже должны это слышать его и верить ему, ценить его и благодарить Бога за него, потому что только тогда мы сможем посвятить себя тому, что добро.

Важной частью того, что мы ценим это Евангелие, является память о том, от чего мы были спасены. Посмотрите на третий стих. Все мы, включая самого Павла, были несмысленны, непокорны, заблудшие, были рабы похотей и различных удовольствий. Интересно, что эти прилагательные похожи на те, которые Павел использовал для лжеучителей, которые находились на Крите. Возможно ли, что мы такие же, как они? Это очень важно для послания Титу. Да, Павел дал указания относительно старейшин и о противлении ложному учению и о святой жизни. Но все эти наставления должна основываться на истине, что мы не лучше, чем лжеучители на Крите. Мы разбиты. Мы грешны. Мы недостойны Божьей любви. Церковь, ориентированная на Евангелие, не является церковью, куда люди приходят, потому что они самые уважаемые и добропорядочные люди в обществе или потому, что они могут многое сделать для Бога. Нет, суть здравого учения состоит в том, что мы все были несмысленны, непокорны, заблудшие, рабы. Павел и Тит, вы и я - все были в какой-то момент похожи больше на этих мерзких лжеучителей, чем на Христа, и именно поэтому нам нужно это послание Евангелия.

Давайте предположим, что мы все это поняли. Мы мысленно понимаем Евангелие. Наш мозг соглашается с этим здравым учением, которое должно преподаваться в церкви. И все? Является ли христианская жизнь просто росписью под списком истин?

Конечно нет. [И лично для меня, это, наверное, самая обнадеживающая вещь в письме Титу, которую я обнаружил, когда изучал его:] Бог радикально меняет нашу жизнь через Евангелие. Морализм, правила, усилия и решительность в конечном счете не являются причиной для изменений в жизни; Евангелие производит в нас благочестие. Посмотрите еще раз на 2: 11-12: «Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке. " Слышите? Если вы боретесь с нечестием и мирскими страстями, как я, слушайте и верьте, что именно Божья благодать научает нас говорить «нет» греху и следовать за Ним. Обратите внимание: Божья благодать не говорит «нет» за нас - мы не просто лежим на диване; мы призваны стремиться к святости. Но мы можем сделать это только благодаря тому, что Евангелие Божьей милости учит нас о Божьей любви и о том, кем являемся мы, как возлюбленные дети Бога. Мы спасены благодаря его благости! Мы были омыты! Мы были возрождены! В нашу жизнь излился Святой Дух! Мы были оправданы его милостью! Мы наследники вечной жизни! (См. 3: 5-7.) Когда мы размышляем о кресте и наслаждаемся этими евангельскими реалиями, наша благодарность возрастает. И тогда, уже не по нравственным соображениям, а из чувства огромной благодарности, мы учимся повиноваться Богу - для Его славы и для нашего блага. Его благодать показывает, что наши мирские желания ничтожны, и что Бог дарует нам все в избытке. Мы можем жить только сверхъестественно, потому что мы были прощены сверхъестественно.

Это приводит нас к последнему пункту, где Павел учит о том, как жизнь, преобразованная Евангелием, выглядит практически в церкви. Прежде чем мы рассмотрим это, **есть ВОПРОСЫ**?

**Тема 4: Жизнь, сосредоточенная на Евангелии** (2:2-10 и 3:1-2)

Каким образом Бог заповедает им жить людям, когда они знают Евангелие,? Посмотрите на стихи в 2:2-6: Павел говорит Титу, “чтобы старцы были бдительны, степенны, целомудренны, здравы в вере, в любви, в терпении; чтобы старицы также одевались прилично святым, не были клеветницы, не порабощались пьянству, учили добру; чтобы вразумляли молодых любить мужей, любить детей, быть целомудренными, чистыми, попечительными о доме, добрыми, покорными своим мужьям, да не порицается слово Божие. Юношей также увещевай быть целомудренными.” (2:2-6).

Этот перечень качеств чрезвычайно практичен для нас - в зависимости от того, к какой категории мы относимся, мы можем использовать его для исследования нашего собственного сердца, а затем использовать другие категории в качестве руководства для того, чтобы молиться за других. Суть в том, что те, кто был преобразован Евангелием, будут жить по-другому, и это будет побуждать других идти по пути благочестия.

Мы должны заметить, что Павел предполагает, что в церквях на Крите есть люди всех возрастов. Мы живем в обществе, где молодость и творчество ценится больше, чем возраст и мудрость. Так не должно быть в церкви. Если вы старше, то у вас есть особая ответственность в церкви Христа, чтобы служить примером для молодых мужчин и женщин в том, как жить по-христиански. Хоть ваше здоровье уже не то, каким оно было раньше, но настало время для вашего духовного здоровья сиять как пример. Тем из нас, кто моложе, было бы полезно молиться за наших старших братьев и сестер в вере. Мы ценим наследие и уважаем пример более старших христиан, как Павел наставляет нас здесь? Здесь, в нашей церкви, мы благословлены тем, что члены нашей церкви принадлежат разным поколениям. Но у нас может быть общение между поколениями, если только каждый из нас возьмет на себя ответственность за картину церкви, ориентированную на Евангелие, которую Павел описывает здесь: пожилые женщины обучают молодых, пожилые мужчины служат примером для молодых - нам нужно созидать отношения с людьми, которые не похожи на нас. Вот почему мы так много говорим о наставничестве, где мы целенаправленно хотим стать частью жизни другого человека с целью, чтобы Евангелие стало видимым среди нас.

Павел продолжает давать указания рабам: «Рабов [увещевай] повиноваться своим господам, угождать им во всем, не прекословить, не красть, но оказывать всю добрую верность, дабы они во всем были украшением учению Спасителя нашего, Бога» (2: 9-10). Мы должны признать, что, когда в Новом Завете говорится о рабах, речь идет не о расовом, дискриминационном рабстве, которое существовало в Америке почти три века. Речь идет о таком типе рабства, которое больше похоже на слуг и которое, вероятно, ближе к нашему понятию работы, чем к нашему пониманию рабства. Мы подробно рассмотрим проблему рабства позже, когда будем изучать послание Филимону. А пока, вероятно, лучше всего применить наставление Павла рабам как работникам, понимая, что наша система занятости намного лучше устроена, чем та, которая была в то время на Крите*.*

Эти наставления говорят о важности работы. Это один из ключевых способов, которыми Евангелие украшает наши жизни в сравнении с неверующими. Если мы хотим, чтобы наша жизнь была сосредоточена на Евангелии, как это отразиться на нашей работе, особенно в отношении нашего начальства? Мы, конечно, не должны дерзить нашими работодателям или красть у них каким бы то ни было образом. Мы должны подчиняться своему начальнику во всем, кроме того, когда это может ввести нас в грех. Мы должны стараться угодить им, чтобы показать, что нам можно полностью доверять ... Вы когда-нибудь думали о том, что Бог заботится о ваших работодателях? Вы когда-нибудь думали о том, что Бог хочет сделать благую весть привлекательной для них? Вы когда-нибудь думали о том, что Бог хочет использовать вас для благовестия им? То, как мы работаем, может быть одним из самых мощных свидетельств, которые использует Бог – ведь наша цель, как говорится в 2:10, состоит в том, чтобы «оказывать всю добрую верность, дабы они во всем были украшением учению Спасителя нашего, Бога». Если вас знают, как христианина и как незаменимого работника - это будет хорошим знаком для Евангелия.

Церковь, ориентированная на Евангелие, будет наполнена людьми, которые стремятся понять, что значит жить свято, они будут понимать это больше, поскольку их учат «тому, что сообразно здравому учению». Если они живут именно так, они будут способны противостоять лжеучителям и понесут Евангелие неверующим. Это то, что Павел желает видеть в церквях на Крите, и то, о чем мы должны молиться за нашу общину здесь. ЕСТЬ **ВОПРОСЫ**?

**Заключение:**

Позвольте мне завершить серией вопросов, чтобы помочь нам подумать о том, как мы можем применить послание Титу к нашей жизни.

Во-первых, принимаем ли мы старейшин, которые руководствуются Евангелием, как должное? Или мы молимся о том, чтобы Бог продолжал взращивать такого рода людей как в Тита 1, чтобы вести Его церковь по всему миру?

Во-вторых, думаем ли мы, что только потому, что мы не отвергаем Евангелие на этом занятии, ложное учение никогда не может проникнуть сюда? Остерегаемся ли мы тех, кто учит любому другому Евангелию, чем Евангелие распятого Христа?

В-третьих, принимаем ли мы само Евангелие как должное? Не забываем ли мы, что новая жизнь нам дана лишь это по благости и любви Бога, нашего спасителя?

И, последнее, пытаемся ли мы жить благочестиво своими силами, отдельно от благодати Божьей? Слава Богу, что нам не нужно этого делать: его благодать является тем, что учит нас, как почитать Его. В этой жизни мы никогда не сможем жить полностью в соответствии с этими истинами из книги Титу. Но по Божьей благодати спасение, которое мы имеем во Христе, вдохновляет нас жить, как говорится в 2:13, «ожидая блаженного упования и явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа». Итак, давайте молиться о том, чтобы Бог благословил нас благочестивыми старейшинами, чтобы Он защитил нас от ложного учения, чтобы Он каждый день являл реальность Евангелия для нас, и чтобы мы, как следствие этого, были бы по словам Тита 3:14 «ревностными к добрым делам "- во славу Бога.

Давайте помолимся.