

**Семинар**

**Новый Завет**

**Занятие 13: Филиппийцам: общение Царства**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

Мы изучили достаточное количество писем Павла, и увидели общую закономерность. Первый раздел - это доктрина Евангелия; второй - применение Евангелия к жизни. И это применение имеет смысл и возможно только в свете Евангелия.

Но сегодня, когда мы дошли до послания Филиппийцам, мы увидим удивительный поворот. Потому что это письмо не просто сосредоточено вокруг Евангелия; оно сосредоточено на евангельском *смирении*. Именно евангельское смирение является ключом к пониманию известных нам повелений в этой книге. До сих пор мы видели, как Евангелие влияет на практические повеления в письмах Павла. Каким образом смирение делает то же самое? Чего бы нам не хватало, если бы мы пытались жить так, как описывает Павел: понимая Евангелие, но не имея смирения? Эти вопросы мы рассмотрим, когда перейдем к письму Павла к Филиппийцам.

**Предыстория**

Ранняя церковь была единодушна в своем мнении о том, что письмо Филиппийцам было написано апостолом Павлом. Об этом прямо говорится в начале письма, и многие личностные факты автора соответствуют тому, что мы знаем о Павле из других книг Нового Завета.

Мы не знаем, когда это письмо было написано, в основном потому, что мы не знаем, где оно было написано. Понятно, что Павел находится в тюрьме [Фил. 1: 13-14], но не ясно было ли это его римским тюремным заключением, как многие думали, или каким-то другим (в Эфесе или в другом месте). Таким образом, лучшее, что мы можем сделать в отношении даты написания этого письма, - это сказать, что оно было написано где-то с середины 50-х годов до начала 60-х годов нашей эры.

Хотя мы не знаем, когда он написал свое письмо, мы знаем немного о людях, которым Павел его написал. Он написал его церкви в городе Филиппы. Филиппы были римской колонией в северной части Эгейского моря (сегодня – это Северная Греция). Это был стратегический город в Македонии. Он был крупным перевалочным пунктом на пути под названием «Эгнатиевый путь», который вел из Византии (Стамбул), через всю современную Грецию до Адриатического моря(маршрут, по которому Павел следовал из Неаполя в Филиппины и затем в Фессалоники во время своего второго миссионерского путешествия, как вы можете видеть на карте). Он был также излюбленным местом проживания для вышедших на пенсию бывших римских солдат и официальных лиц.

Павел основал церковь в Филиппах около 50 г. н.э. во время своего второго миссионерского путешествия с Силой. Вы наверняка помните из Деяний 16, что у Павла было видение человека в Македонии, который просил его прийти и помочь. Итак, Павел пошел в Македонию и остановился в Филиппах. Как показатель того, насколько Римским был этот город, мы видим, что Павел не смог найти там синагоги. Но он нашел место, недалеко от города, где собирались несколько еврейских женщин, чтобы помолиться. Бог использовал Павла, чтобы привести по крайней мере одну женщину ко Христу, Лидию, которая, как оказалось, была не из Филипп. [Деяния 16: 12-15]. Павел также исцелил рабыню, одержимую бесами, что привело к бунту и его тюремному заключению. Чудесным образом Бог освободил Павла и Силу, и в результате этого филиппийский страж и его семья пришли к вере во Христа. Павел не задержался надолго в Филиппах. Церковь в Филиппах в значительной степени состояла из обратившихся язычников и зародилась в страданиях и гонениях, и быстро лишилась своего основателя. Это было началом Филиппийской церкви.

Итак, помните об этих обстоятельствах при изучении этого письма: Павел пишет из тюрьмы, страдая ради Евангелия, и фактически говорит о реальной возможности скорой смерти. И все же, несмотря на это неопределенное будущее, его письмо к этой церкви наполнено радостью. В письме Павел многократно упоминает про радость.

Кроме того, имейте в виду, что он пишет группе христиан, которые, вероятно, являются новообращенными христианами; они напуганы и обескуражены тюремным заключением Павла и их собственными страданиями, и гонениями.

Так почему Павел написал это письмо? Учитывая обстоятельства, можно было бы предположить, что филиппийцы стали жертвой какой-то ереси. Но на самом деле это, похоже, не так. Скорее всего, у Павла было несколько практических причин для написания этого письма.

Во-первых, он получил дар от филиппийской церкви, и хотел поблагодарить их за это. (**4: 10-19, прочтите 18**). Итак, книга Филиппийцев – это благодарственное письмо!

Во-вторых, Павел пишет свое письмо, чтобы держать их в курсе своих обстоятельств и призвать их не унывать из-за его цепей и тюремного заключения. (**1: 12-30**) Итак, эта книга является полезной, когда вам нужна помощь, если вы не можете справиться с беспокойством, страхом или унынием.

В-третьих, он не только хочет ободрить их в связи с его положением, но и хочет успокоить их по поводу Епафродита, которого Филиппийцы отправили к Павлу с их даром, но который заболел и чуть не умер. Филиппийцы узнали об этом и обеспокоились, поэтому Павел пишет, чтобы успокоить их и послать это письмо с самим Епафродитом. (**2: 25-30**). В этом контексте Павел много говорит о служении ради Евангелия, так что это хорошая книга, если вам нужно напомнить себе, почему мы должны более активно участвовать в личном служении и служении в церкви.

Но основная тема письма превосходит все эти косвенные обстоятельства. Прежде всего, Павел пишет, чтобы показать величественную картину смирения Христа, принявшего крест и призывает своих читателей возрастать в смирении Христовом. Итак, это хорошая книга для всех христиан как напоминание о нашей основной цели: подражать Христу во всех отношениях, в том числе в том, как Он смирил Себя в служении Своему народу.

Эта идея смирения будет нашей темой на сегодня. Мы будем рассматривать это письмо по темам, чтобы увидеть, что такое евангельское смирение, а затем посмотрим на четыре момента, как это письмо относится к нашей жизни. Итак, сначала: смирение.

**1. Евангельское смирение**

Когда Павел пытается дойти до сути того, что значит подражать любви Христа, он решает поговорить о смирении. Отрывок, где он делает это наиболее сильно, находится в начале второй главы (2: 1-11):

“Итак, если [есть] какое утешение во Христе, если [есть] какая отрада любви, если [есть] какое общение духа, если [есть] какое милосердие и сострадательность, то дополните мою радость: имейте одни мысли, имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны; ничего [не делайте] по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. Не о себе [только] каждый заботься, но каждый и о других. Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца.”

* Чтобы более полно понять смирение Христа, мы должны напомнить себе о величии Иисуса и о том, от чего именно Он отказался или что оставил, чтобы стать слугой. Он «Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира» (Исаия 9). Он - «с облаками небесными шел как бы Сын человеческий», которому «дана власть, слава и царство, чтобы все народы, племена и языки служили Ему». «Владычество Его - владычество вечное, которое не прейдет» (Даниил 7). Он «образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари». «благоугодно было [Отцу], чтобы в Нем обитала всякая полнота» (Колоссянам 1)

Иисус - Царь, наследник Давида, законный правитель Израиля и всего творения. Он больше земных царей; он пребывает с Ветхим Днями и достоин поклонения и вечного владычества. Он не кто иной, как сам Бог. И у Него есть миссия. Он - глава своего народа, церкви, победитель над смертью, Альфа и Омега, первенец и судья творения. И все же этот самый Иисус, который «не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной». Он стал смертным человеком, кричащим младенцем, сыном плотника в далекой провинции. Он не был признан почти никем, имел мало последователей, не писал никаких сочинений и не создавал школ, был несправедливо обвинен, незаконно арестован и казнен как преступник. Такова степень смирения Иисуса. И он смирил себя, чтобы спасти нас.

Насколько меньше степень нашего призвания? Иисус, который был и есть Бог, стал человеком. Мы, те кто не имеет божественной природы, должны признать наши фактические человеческие недостатки. Иисус был и остается совершенным, но *стал для нас грехом*, как говорит Павел во 2 Коринфянам 5:21. Мы, грешные, должны только признать нашу собственную греховность и отвернуться от нее. Наше смирение в конечном счете является отражением совершенного состояния Христа. Мы призваны **жертвовать своими собственными интересами** ради других, точно так же, как Христос сделал это для нас.

Это смирение не является теоретическим или просто внутренним ощущением. Павел говорит о повиновении. Он призывает нас делать все без жалоб и споров. Похоже, что ворчание и жалобы – это одни из самых распространенных способов, как мы выдаем недостаток нашего смирения. Как говорится, каждый хочет, чтобы его считали слугой, но никто не хочет, чтобы с ним обращались как с таковым. Как вы реагируете, когда к вам относятся, как к слуге? Ваша реакция указывает на смирение?

Наше смирение - это не только отражение любви, которую показал нам Христос, но и демонстрация того, что мы поняли и восприняли благую весть о Христе. Павел предупреждает Филиппийцев и нас об опасности гордиться чем-то, кроме Христа и его труда ради нас. Он называет все «сором» по сравнению с «превосходством познания Христа Иисуса». Таким образом, смирение - это не просто нравственная добродетель, к которой мы стремимся, а скорее доказательство того, что мы встретились со Христом и приняли Его любовь! Итак, как проявляется это смирение? Во-первых, в нашем терпении в страданиях.

**2. Смирение как терпеливое страдание**

Павел говорит Филиппийцам, что один из способов как христиане могут показать смирение - это проходить страдания ради Христа с терпением.

Павел показывает терпеливое страдание в главе 1, когда он размышляет о своих обстоятельствах. Он понимает, что его тюремное заключение «послужило к большему успеху благовествования, так что узы мои о Христе сделались известными всей претории и всем прочим, и большая часть из братьев в Господе, ободрившись узами моими, начали с большею смелостью, безбоязненно проповедывать слово Божие» (1: 12-14). Не имело значения, что он был незаконно обвинен и несправедливо заключен в тюрьму, потому что Бог прославил Себя и распространил Свое Евангелие даже в этих тяжелых для Павла обстоятельствах. Павел даже может радоваться соперникам-проповедникам! «Но что до того? Как бы ни проповедали Христа, притворно или искренно, я и тому радуюсь и буду радоваться».

Павел даже утверждает, что он в равной степени счастлив жизни или смерти, потому что, живя, он может продолжать трудится ради Евангелия, а в смерти он будет соединен со Христом. «Ибо для меня жизнь - Христос, и смерть - приобретение» - говорит он в 1:21, ключевом стихе в письме к Филиппийцам и, возможно, во всей Библии, который, пожалуй, является самым кратким изложением смысла жизни и христианского отношения к смерти в Библии. Далее он говорит: «Если же жизнь во плоти [доставляет] плод моему делу, то не знаю, что избрать. Влечет меня то и другое: имею желание разрешиться и быть со Христом, потому что это несравненно лучше; а оставаться во плоти нужнее для вас» (22-24).

Задумайтесь об этом. Разве это не удивительно? Даже думая о собственной смерти, Павел заботится о Филиппийцах. Мы склонны думать, что наши страдания оправдывают хотя бы в небольшой степени наш эгоизм. Здесь мы не видим никаких признаков этого. Главной заботой Павла, даже когда его собственная жизнь находится под угрозой, является продвижение Евангелия. В этом он показывает Филиппийцам образец труда для Евангелия в трудных условиях. Каким образом? Смирение. Павел воспринимал себя должным образом, как того, кто ничего не заслуживает, и все же одарен благословением провозглашения Евангелия язычникам. Вот почему он может находить радость в Божиих целях, даже когда его обстоятельства становятся тяжелыми.

Павел возвращается к своей теме терпения в любых обстоятельствах в конце письма. Филиппийцы оказали ему помощь во время его путешествий, и он хочет поблагодарить их, но также и показать им, что Бог заботится о своем народе, независимо от их обстоятельств: «я научился быть довольным тем, что у меня есть.12 Умею жить и в скудости, умею жить и в изобилии; научился всему и во всем, насыщаться и терпеть голод, быть и в обилии и в недостатке. Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе» (4: 11-13).

В 1: 27-30 Павел переводит внимание на своих читателей и призывает филиппийцев следовать этому примеру терпения посреди страдания и неблагоприятных обстоятельств. Он говорит:

“Только живите достойно благовествования Христова, чтобы мне, приду ли я и увижу вас, или не приду, слышать о вас, что вы стоите в одном духе, подвизаясь единодушно за веру Евангельскую, и не страшитесь ни в чем противников: это для них есть предзнаменование погибели, а для вас - спасения. И сие от Бога, потому что вам дано ради Христа не только веровать в Него, но и страдать за Него таким же подвигом, какой вы видели во мне и ныне слышите о мне.”

Павел хочет, чтобы филиппийцы, и, в последствии, мы с вами, были готовы жить в нужде, в голоде и страдании, зная, как полагаться на Бога, который дает силу. Как нам это сделать? «Не думайте [о] [себе] более, нежели должно думать». Смирение. Мы ничего не заслужили, но получили все. Поэтому мы радуемся. Эти стихи пригодятся вам, если вы или кто-то из верующих переживаете трудные времена. Независимо от того, являетесь ли вы безработным или чувствуете себя одиноко, боретесь с искушением или вас высмеивают из-за вашей веры, напоминания Павла Филиппийцам о том, чтобы полагаться на силу Божью и прославлять Бога в своих страданиях - это послание вам.

**3. Смирение в единстве и поддержке друг друга**

Итак, смирение, показанное Христом, проявляется в терпении среди страданий. Но в этом письме есть еще один способ как оно проявляется – это третья тема, которую мы рассмотрим: смирение побуждает церковь объединяться и поддерживать друг друга в нуждах. Две добродетели - единство и щедрость - это две стороны одой медали. Когда христиане объединены, они склонны заботиться друг о друге, а забота друг о друге созидает и укрепляет евангельское единство.

Вспомните еще раз, как Павел начинает свой знаменитый отрывок о смирении Христа (2: 2): «дополните мою радость: имейте одни мысли, имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны». Христиане подражают смирению Христа, оставляя разногласия в стороне, будучи единомышленниками, имея такую ​​же любовь, сотрудничая ради Евангелия и будучи едиными по духу и цели. Он говорит ранее (1:27), что он хочет, чтобы они «стояли в одном духе, подвизаясь единодушно за веру Евангельскую». Опять же, мысль Павла состоит в том, что действия, достойные Христа, включают в себя единство с другими верующими, как в наших сердцах, так и в умах (духе) и в действиях (как один человек).

Павел применяет призыв к единству к конкретным обстоятельствам Филиппийцев. В 2:14 он говорит им: «Все делайте без ропота и сомнения», а в 4: 2-3 Павел призывает двух женщин в церкви, которые ожесточенно спорили, прийти к согласию друг с другом, и чтобы церковь помогла им разрешить этот спор. И, обращаясь ко всем, он говорит: «Кротость ваша да будет известна всем человекам» (4: 5). Призывы Павла предполагают, что жалобы, споры, разногласия, недоброжелательность и резкие слова – это самые яркие свидетельства отсутствия единства в теле.

Вы когда-нибудь слышали, как кто-то ворчит по поводу церкви или кого-то в церкви? Жалуется на музыку, сиденья, проповеди или какие-то взаимоотношения? Или как кто-то демонстрирует отсутствие мягкости и использует резкие слова? Павел показывает правильный отклик на это: он молится Богу о единстве и призывает церковь вмешаться и трудиться над единством. Единство не приходит автоматически: над ним нужно потрудиться и сознательно стремиться к нему. Церковь играет определенную роль в укреплении единства среди своих членов.

Павел подводит этому итог, когда он начинает отрывок о смирении Христа в главе 2 (2: 3-4): «ничего [не делайте] по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. Не о себе [только] каждый заботься, но каждый и о других». Именно так поступили Филиппийцы, ставя интересы Павла выше своих.

Павел завершает письмо, вновь подчеркивая свою благодарность филиппийцам за их соработничество в Евангелии и за то, как они заботились о его интересах. Он благодарит их за заботу о нем и за их щедрость в обеспечении финансовой помощи. Последний дар Филиппийцев был, по-видимому, самым недавним в череде проявления их щедрости, и Павел хвалит их за эту постоянную заботу о нем, и на самом деле в стихе 15 признается, что они -это единственная церковь, которая помогала ему прежде и отправляла помощь «и раз и два мне на нужду». Павел говорит, что, отправляя дары, Филиппийцы «приняли участие в моей скорби» (4:14), выдвигая мысль о том, что оказание помощи и страдания связаны; действительно, это разные способы проявления Евангельского смирения.

**4. Смирение как зависимость от Бога**

Смирение проявляется в единстве и щедрости. Но в конечном счете мы не можем подражать смирению Христа сами по себе. Никто из нас не может терпеливо страдать, трудиться ради единства или быть соработником Евангелия исключительно силой нашей воли или нашего характера. Павел напоминает Филиппийцам, что мы не можем добиться прогресса, не полагаясь на Бога и его милостивую помощь в нашем спасения и духовной зрелости. Это еще один аспект евангельского смирения: признавать нашу греховность и ограниченность, и зависеть от Бога, веря в Его праведность, Его обеспечение и поддержку.

Павел подает пример зависимости от Бога. Он был смиренным не потому, что у него не было причин думать о себе как о ком-то великом в глазах всего мира. У него было прекрасное религиозное резюме. «Если кто другой думает надеяться на плоть, то более я, обрезанный в восьмой день, из рода Израилева, колена Вениаминова, Еврей от Евреев, по учению фарисей, по ревности - гонитель Церкви Божией» (3: 4-6). Но Павел настаивает на том, что христиане не полагаются на плоть (3: 3), то есть они не зависят от самих себя в спасения или духовном росте. Павел признает, что он «не имеет праведности, которая от закона». Скорее, он стремится к «праведности от Бога по вере» (3:9).

В этом суть Евангелия. Филиппийцы, конечно же, уже слышали об этом: они, в конце концов, были христианами, но Павел не устает повторять им об этом, потому что это важно. Мы, как христиане верим, что мы потеряны и мертвы в наших грехах, совершенно неспособны приблизиться к Богу самостоятельно или достичь духовного блага своими силами. Мы не можем обрести мир с Богом, основываясь на наших собственных духовных достижениях. Посещение церкви, десятина, помощь бедным и чтение Библии - все это не изменит фундаментально мое духовное состояние, не сделает меня праведным и не утолит справедливый гнев Бога на меня. Единственное, что может сделать это, это смерть Христа на кресте. Это тяжело усвоить из-за нашей естественной (греховной) гордости. Мы хотим заработать Божье расположение благодаря нашим собственным усилиям и заслугам. Евангельское смирение требует признать нашу полную неспособность повлиять на милость Божью по отношению к нам. Смерть Христа на кресте открывает путь к Божьей милости. Только если мы раскаиваемся в наших грехах и верим в Христа, Бог прощает наши грехи и дарует «праведность, исходящую от Бога и по вере».

Но наша смиренная зависимость от Бога не ограничивается нашим спасением. Она должна продолжаться в нашем освящении, то есть в развитии духовной зрелости и святости. Хотя этот труд, безусловно, включает в себя наши собственные усилия, даже это полностью является даром от Бога и требует постоянного смирения.

Павел говорит Филиппийцам в 2: 12-13 «со страхом и трепетом совершайте свое спасение,

13 потому что Бог производит в вас и хотение и действие по [Своему] благоволению». Какое великолепное утверждение. В одном предложении Павел описывает ответственность Филиппийцев наряду с Божьим всевластием. Он наставляет их «совершать свое спасение со страхом и трепетом», имея ввиду, что они должны работать и трудиться для своего освящения и возрастания в святости, но в конечном итоге «это Бог производит в вас», и поэтому они могут покоиться в Его обещаниях и смиренно воздавать Ему славу. В нашем духовном росте нет места для гордости или хвастовства.

И наконец, Павел показывает, что мы зависим от Бога не только в нашем спасении и освящении, но и в ежедневных нуждах во всем. Он говорит в 4: 6-7: «Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом». *Во всём* мы должны обращаться к Богу в молитве. Бог предан Своему народу. Если Он не дает нам в точности того, что, по нашему мнению, нужно нам, Он все же дает все, что, по Его мнению, нам нужно: «и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе» (4: 7). И снова, вы видите, как смирение все меняет? Мы зависим от Бога не потому, что так нужно, а потому, что, честно говоря, у нас абсолютно нет другого выбора. Мы не можем не зависеть от Бога.

**5. Смирение как подражание примеру Иисуса**

Наша последняя тема: против нашей логики, смирение побуждает нас быть примером в подражании Христу друг для друга. Павел указывает на себя как пример христианской жизни и призывает филиппийцев быть примером друг для друга.

Это может показаться высокомерным. Обычно, если кто-то говорит: «Я пример. Все должны быть похожими на меня!», это звучит высокомерно, а не смиренно. Но это не то, что говорит Павел. Он говорит: «Христос - пример. Следуй за ним! Если вы увидите Христа во мне, следуйте за ним!» Павел указывает не на себя, а на работу Христа в его жизни. Чтобы в вашей жизни было что-то достойное подражания, чем другие могли бы восхищаются и хотели этому подражать, требуется Евангельское смирение, которое приписывает эти заслуги другому. Но именно так себя ведут христиане.

Так поступал Павел. Он говорит Филиппийцам: «Подражайте, братия, мне и смотрите на тех, которые поступают по образу, какой имеете в нас» (3:17). Обратите внимание, что пример, о котором он говорит, не является его религиозным послужным списком, его мирскими достижениями, которыми он заслужил похвалу. Нет, он подчёркивает свою зависимость от Бога (2: 4-10), свое упорство (2: 12-14) и свои учения (2:15) в качестве примера для Филиппийцев.

Павел не только указывает на себя, в качестве примера для филиппийцев; он призывает Филиппийцев служить примером для других. Он говорит им: «Только живите достойно благовествования Христова» (1:27), когда они находятся в ожидании будущих страданий. Он призывает их быть «неукоризненными и чистыми… среди строптивого и развращенного рода, в котором вы сияете, как светила в мире» (2:15). И он дает им указания: «Кротость ваша да будет известна всем человекам» (4: 5)

Призыв Павла похож на наставление Иисуса своим последователям: «Вы - свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы». Суть, как говорит Иисус, состоит в следующем: «так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Матфей 5: 13-16). Цель – принести славу Богу, а не себе. Быть примером Христа значит быть частью нашего свидетельства Евангелия неверующим и частью того, как мы вдохновляем друг друга в церкви.

Обратите также внимание на то, как Иисус и Павел описывают христианскую жизнь. Звезды и города не должны быть особенными, чтобы сиять: это присуще их природе. Не требуется быть каким-то особенным христианином, чтобы отображать Христа. Любой христианин может это делать. Жизнь христиан в святости должна выделяться и быть контрастом для этого мира. Если вы, или, лучше, ваши друзья и родственники, посмотрите на свою жизнь и не найдете отображения Христа в любви и смирении, тогда вам стоит серьезно исследовать состояние своего сердца и своей веры.

**Заключение**

Это прекрасное место для завершения занятия. Послание Филиппийцам - прекрасная и ободряющая картина смирения Христа. Это призыв к последователям Христа подражать Его смирению. Мы призваны следовать за Христом в страдании, служении и единстве друг с другом, в практической зависимости от Бога и в отображении Христа в этом мире. Давайте помолимся.