

**Семинар**

**Новый завет**

**Занятие 11. 1 Коринфянам: Безрассудство Царства**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

В нашей церкви мы много говорим о том, что делает церковь здоровой. Экспозиционная проповедь, правильное понимание членства и дисциплины, правильное учение о Евангелии и обращении к вере, признание правильных церковных структур руководства и т. д. Мы говорим в нашей церкви о том, чтобы быть примером для других, не потому, что наша церковь совершенна или потому что в ней нет проблем. Напротив, мы признаем, что любые примеры в этом мире будут несовершенными и неполными, но мы также знаем, что Павел говорил верующим следовать за ним так же, как он следовал за Христом, поэтому и мы можем стремиться к тому же в нашей жизни индивидуально и совместно.

Если вы собираетесь преподавать на тему «как должна выглядеть церковь», какое собрание верующих вы выбрали бы в качестве образцовой церкви? Вероятно, вы бы посмотрели на церковь, которая живет в соответствии со всеми основными принципами веры, а не на церковь, которой вам приходится говорить следующее: «Я питал вас молоком, а не [твердою] пищею, ибо вы были еще не в силах, да и теперь не в силах, потому что вы еще плотские. Ибо если между вами зависть, споры и разногласия, то не плотские ли вы? и не по человеческому ли [обычаю] поступаете?» (1 Кор. 3: 2-3). Тем не менее именно такой церкви Павел говорит: “Непрестанно благодарю Бога моего за вас, ради благодати Божией, дарованной вам во Христе Иисусе, потому что в Нем вы обогатились всем, всяким словом и всяким познанием, - ибо свидетельство Христово утвердилось в вас, - так что вы не имеете недостатка ни в каком даровании, ожидая явления Господа нашего Иисуса Христа” (I Кор 1:4-7).

Когда Павел писал в I Коринфянам о том, что должно характеризовать церковь, ориентированную на Евангелие, он не обращался к церкви, в которой все было идеально. На самом деле она была далека от идеала. Но у них было то, что могло привести их к тому, чтобы стать здоровой церковью. Для всех своих проблем у них было решение - Христос.

**Предыстория**

Одна из отличительных черт того, как написан Новый Завет, состоит в том, что некоторые из его книг являются очень личными. Мы не только понимаем великие Божьи истины, читая прекрасные обучающие книги, такие как послание Римлянам, но мы имеем возможность увидеть, как апостолы разбираются с реальными проблемами, с которыми сталкиваются реальные церкви в период Нового Завета. Первое послание к Коринфянам является именно таким посланием.

Поскольку эти письма связаны с достаточно сложной историей взаимодействия Павла с этой церковью, мы уделим немного больше времени, чем обычно, контексту этой книги.

*Место действия*

Коринф был многонациональным городом, расположенным в Греции на пути, ведущим из Рима на Восток. В нем было сосредоточие торговли, путешествий, культуры и многообразия. Вы можете увидеть на карте в ваших распечатках, что через Коринф проходило много торговых путей. Любое сухопутное путешествие из Афин и северной Греции на Пелопоннесский полуостров проходило через Коринф. Там также был большой порт, корабли ставили на колеса и тянули около 6 километров по суше, чтобы сократить путь от Ионического моря на западе до Эгейского моря на востоке. Не считая кораблей на колесах, Коринф был во многом похож на Нью-Йорк, Сан-Франциско, Дубай, Лондон и Гонконг сегодня, это был один из главных перекрестков торговых путей в Средиземном море и, следовательно, представлял из себя стратегическое место для Евангелия.

Одной из функций этого перекрестка было то, что Коринф стал основным центром распространения идей и философий. Настоящими знаменитостями Коринфа были ораторы. Они собирали массу последователей, и зарабатывали крупные суммы денег, беря деньги с людей, которые хотели послушать их выступления. Мирская мудрость Коринфа заключалась в том, чтобы стремиться к славе и счастью, будучи выдающимся оратором. Эта культурная особенность, по-видимому, лежит в основе многих проблем в коринфской церкви.

*Первый приезд Павла*

Павел впервые проповедовал Евангелие в Коринфе во время своего второго миссионерского путешествия, описанного в Деяниях 18. В течение этого времени он зарабатывал на жизнь, делая палатки и жил с Акилой и Прискиллой, которые незадолго до этого переехали в Коринф из Рима. Прибыв в город после того, как он был брошен толпой полумертвым в Филиппах, Павел был, как он выразился, «в немощи и в страхе и в великом трепете» (1 Кор. 2: 3)

Тем не менее, по своей великой любви к этому народу воскресший Христос явился Павлу во сне и побудил его продолжить работу в городе: "*не бойся, но говори и не умолкай, ибо Я с тобою, и никто не сделает тебе зла, потому что у Меня много людей в этом городе*». Подкрепленный знанием об избранных Богом, которые ожидают проповеди Евангелия, Павел остался в Коринфе, где многие пришли к упованию на Христа. После того как он заложил там прочное основание церкви, Павел покинул этот город в 51 году нашей эры и отправился в Иерусалим.

*Написание I послания к Коринфянам*

После своего пребывания в Иерусалиме Павел вскоре вернулся к своему труду среди язычников, и с 52-го по 55-го года плодотворно трудился в Эфесе, на территории современной Турции. Тем временем в Коринф пришли другие проповедники для того, чтобы продолжить строить на основании, заложенном Павлом. Эти руководители, похоже, не были плохими лидерами, но в Коринфе тем не менее начали возникать проблемы. Павел написал письмо, которое было впоследствии утеряно, о котором говорится в 1 Кор. 5: 9. Но проблемы не прекращались. Похоже, что коринфяне писали Павлу письмо о некоторых своих разногласиях (1 Кор. 5: 9), и Павел слышал о других проблемах от некоторых членов семьи Хлои (1:11).

В ответ на эти проблемы Павел около 55 г. н.э. пишет коринфянам письмо, посвященное характеру и устройству церкви Божьей. Как церковь должна демонстрировать миру характер Бога? Церковь должна быть сосредоточена на Евангелии. Евангелие должно быть организующим принципом церкви. Он говорит в начале книги (1: 22-24)

Ибо и Иудеи требуют чудес, и Еллины ищут мудрости; а мы проповедуем Христа распятого, для Иудеев соблазн, а для Еллинов безумие, для самих же призванных, Иудеев и Еллинов, Христа, Божию силу и Божию премудрость.

Павел пишет Коринфянам не в частном порядке, а всем вместе, потому что он считает, что церковь важна для свидетельства Евангелия. В I Коринфянам мы узнаем от Павла три основополагающих аспекта. Я разберу их по порядку, и это поможет нам сделать тематический обзор всего письма. Церковь, ориентированная на Евангелие, должна быть, во-первых, единой. Во-вторых, святой. И, наконец, созидательной. Единой, Святой, Созидательной. Первое письмо Павла к Коринфянам является прообразом того, как каждый христианин может быть частью поместной церкви сегодня.

# Церковь, сосредоточенная на евангелии должна быть единой

Одним из главных мотивов Павла в написании этого письма было противостоять «партийной» (разбита на фракции) духовности и глубокому разделению среди членов церкви. В своем письме Павел разбирается с этой проблемой несколькими способами.

Мы видим, как вначале Павел обращается к соперничающим сторонам, которые были преданны разным учителям (**1: 10-12**). Эти фракции, казалось, претендовали на исключительную мудрость, и поэтому Павел рассказывает о различии между Божьей мудростью и мудростью человека [**Прочитайте 1:26 - 29**].

потому что немудрое Божие премудрее человеков, и немощное Божие сильнее человеков.

Посмотрите, братия, кто вы, призванные: не много [из вас] мудрых по плоти, не много сильных, не много благородных; но Бог избрал немудрое мира, чтобы посрамить мудрых, и немощное мира избрал Бог, чтобы посрамить сильное; и незнатное мира и уничиженное и ничего не значащее избрал Бог, чтобы упразднить значащее, для того, чтобы никакая плоть не хвалилась пред Богом

Таким образом, единство, за которое выступает Царство, находит свое основание на кресте Иисуса Христа, в Евангелии, а не в красноречии человеческих слов, или влиянии должности или силе человеческой личности. «Если вы посещаете свою церковь из-за пастора, ваши мотивы ошибочны, и время покажет это. Пастор разочарует вас. Даже если он вас никогда не разочарует, он когда-нибудь умрет. Ваша вера не может быть построена на человеке ... Истинная вера строится на Боге в Иисусе Христе ... Когда вы благодарны за проповедь или молитву; за то, как ведется служение, или за работу диакона, или за работу детских служителей или ашеров, сначала направьте свое благодарение Богу за Его благость к вам». Мы должны хвалиться только Иисусом Христом, потому что Он является нашим искуплением и нашей мудростью. Он один достоин нашей преданности и хвалы. Любой истинный проповедник Евангелия уделяет внимание только Христу, а не самому себе! Это первый ключ к единству, который мы видим в этом письме. Обращение только к Христу, потому что в Нем ответ.

Во-вторых, Павел показывает, что разобщенность является признаком того, что они плотские (3: 3) и как следствие этого возникают ссоры и споры. Основная причина разделения церкви - жизнь по плоти и незрелость: **[Прочтите 3:3-4].**

потому что вы еще плотские. Ибо если между вами зависть, споры и разногласия, то не плотские ли вы? и не по человеческому ли [обычаю] поступаете? Ибо когда один говорит: "я Павлов", а другой: "я Аполлосов", то не плотские ли вы?

Третий ключ к единству - это то, что мы находим в учении Павла о Вечере Господней, где единство должно быть наиболее четко выражено.

Павел увещевал Коринфян вспомнить, что они были **Телом Христа** (12: 12-13), созидаемым разнообразием духовных даров внутри церкви (14: 12,17,19). Хотя, я предполагаю, что большинство из вас сегодня не заботит разделение между евреями и язычниками, но какие разногласия присутствуют в ваших отношениях и поступках по отношению к другим? «Когда церкви разделены по плотским причинам, значит они отождествляют себя с чем-то другим, кроме Христа. Они становятся церковью современной музыки, или церковью определенного пастора и т.д. Как только это происходит, они перестают быть церковью Иисуса Христа». Есть ли такие люди, с которыми вы не решаетесь проводить время или не хотите проводить время из-за того, что они отличаются от вас? Евангелие обладает силой, когда мы едины с людьми, которые непохожи на нас самих, и единство таких людей может выражаться только в отношении Евангелия.

Это не означает, что у вас не может быть друзей, похожих на вас или тех, которые находятся в аналогичных жизненных станциях; проблема возникает, когда все, с кем мы проводим время или служители такие же, как и мы. Церкви, также как и отдельные христиане, которые ориентированы только на один тип людей, разделяют тело Христа и искажают то, что значит быть церковью, ориентированной на Евангелие.

#### **Четвертый момент** учения о единстве: если мы хотим содействовать единству в нашей церкви, мы должны любить друг друга без эгоизма. **Любовь и забота** о других должны руководить тем, что мы делаем. **Гл 8** - немощные и сильные; **гл. 9** - личные права Павла уступали место правам тех, кто нуждался в Евангелии; **гл 10** - свобода верующего не должны быть преткновением для других. Забота о других имеет решающее значение в христианской церкви.

Это является контекстом, пожалуй, самого известного раздела книги, главе 13, где мы читаем о превосходстве любви. «Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я - медь звенящая или кимвал звучащий». Я уверен, что это знакомо большинству из вас. Любовь - это качество нашего взаимодействия с другими. Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится. И из всех чудесных даров, которые мы получаем от Бога - вера, надежда и любовь – любовь больший дар (13:13).

#### Если мы будем придерживаться Евангелия и объединимся вокруг него, наша жизнь не будет напрасной. Это первая тема, которую мы видим в этой книге: единство.

**Церковь, сосредоточенная на евангелии должна быть святой**

Во-вторых, церковь, ориентированная на Евангелие, должна быть святой. В самом начале письма Павел напоминает церкви о призвании быть святыми и о том, что Христос может сделать нас святыми (1: 8).

Павел напоминает нам, что сексуально аморальные люди и другие нечистые не наследуют Царства Божьего (**6: 9-10**). Но церковь должна быть чистой, помня о том, что она была спасена от такой нечистоты.

Одной из значительных проблем, на которую Павел обращает внимание коринфской церкви, был акт вопиющей аморальности, на который церковь не реагировала. Про эту церковь ходил широко распространенный слух об инцесте (5: 1-3), грехе, который шокировал даже язычников. Церковь, на удивление, гордилась этим, так как считала, что «принятием» грешника проявила свою «свободу».

Есть верный слух, что у вас [появилось] блудодеяние, и притом такое блудодеяние, какого не слышно даже у язычников, что некто [вместо] [жены] имеет жену отца своего. И вы возгордились, вместо того, чтобы лучше плакать, дабы изъят был из среды вас сделавший такое дело.

Обратите внимание, что Павел отчитывает их за этот отвратительный грех. Он не обращается к грешнику, но к церкви, которая ничего с этим не делает. Этот случай является показателем не маленького заболевания в коринфской церкви, но того, что сама «иммунная» система церкви в отношении греха была подорвана.

Подчеркивая этот призыв к святости, Павел в главе 10 предупреждает церковь на примере истории Израиля: хорошее начало не является гарантией пребывания в вере. Хотя ВЕСЬ Израиль видел облако днем, ВСЕ прошли через Красное море, ВСЕ ели манну с небес, и ВСЕ «пили одно и то же духовное питие: ибо пили из духовного последующего камня; камень же был Христос» (10: 4), Бог не благоволил ко ВСЕМ из них (10: 5). Ввиду того, что «они поражены были в пустыне» в стихе 6, Павел призывает Коринфян и нас, «чтобы мы не были похотливы на злое, как они были похотливы». В частности, он упоминает идолопоклонство, сексуальную безнравственность, искушение Христа и жалобы, и завершает этим заявлением:

Все это происходило с ними, [как] образы; а описано в наставление нам, достигшим последних веков. Посему, кто думает, что он стоит, берегись, чтобы не упасть. (10:11-12)

Он заканчивает напоминанием о том, что при взаимодействии с миром все может быть позволительно, но не все полезно. Мы должны стараться жить осмотрительно, внимательно следить за нашей жизнью, а не жить бездумно и нечестиво.

*Практика церковной дисциплины с любовью*

Одним из инструментов или методов, которые Господь дал нам для поддержания святости Царства, является библейская церковная дисциплина. Апостол предупреждает в 5: 6: «Разве не знаете, что малая закваска квасит все тесто?» Когда мы сталкиваемся с публичными грехами такого уровня, который упомянут здесь, мы не должны думать, что мы добрые или любящие, если мы не смогли поступить в интересах души этого человека. Павел дает нам наставление (5: 4-5):

1. Как собрание, как церковь, разберитесь с этим ...
2. удалив «брата» из церкви (5: 5, 11 и 13) ...
3. как заявление о духовной опасности, в которой они находятся, в надежде, что они раскаются и будут спасены (5: 5б).

Всякий раз, когда мы применяем церковную дисциплину, мы делаем это, чтобы дать понять кому-то, что они не живут как христиане, и поэтому должны переживать о своем спасении. Мы всегда должны применять дисциплину с нежной любовью и заботой о человеке. Это одно из самых мрачных действий, которые мы когда-либо совершаем как поместная церковь, но оно имеет решающее значение для сохранения святости и славы Бога в церкви.

Мы также должны помнить, что церковная дисциплина касается не только публичных дел, которые мы рассматриваем совместно. Любые отношения, которое у вас есть в церкви, могут быть тем, что характеризуется любящей дисциплиной. Когда мы «добросовестно наставляем и увещеваем друг друга по мере необходимости», мы осуществляем дисциплину в наших отношениях и это стимулирует нас к святости.

Это интересно, не так ли, учитывая то, что мы рассмотрели до сих пор. Единство и святость. Сегодня мы можем нередко увидеть, как церкви пытаются балансировать между этими двумя. Мы не рассматриваем конкретный грех в собрании из-за боязни раскола единства. С другой стороны, есть те, чье стремление к святости происходит за счет нарушения единства. Но Павел видит, что святость и единство идут рука об руку. Если мы начнем закрывать глаза на грех без покаяния церкви, последуют проблемы с единством. Разделение, которое Коринфяне должны были испытать - это разделение с миром. Вместо этого они терпимо относились к греху - таким образом, поощряя внутреннее разделение и испытывая разделение друг с другом. С другой стороны, Павел дает понять, что даже при решении вопросов, которые мы считаем сугубо этическими - например, есть ли мясо, принесенное в жертву идолам, - мы должны решать их, прежде всего думая о единстве. Если вы заинтересовались тем, как эти два элемента сочетаются друг с другом, я бы посоветовал вам изучить это письмо через эту призму. Святость и единство. Вместе. Это наше призвание как церкви.

**Церковь, сосредоточенная на евангелии должна быть созидательной**

Это совершенно естественно приводит нас к третьей теме, проходящей через это письмо: церковь, ориентированная на Евангелие, должна назидать. Интересно посмотреть, как Павел разбирается со множеством проблем таким образом, чтобы коринфяне могли поступать так, чтобы назидать друг друга.

Одна из целей Павла заключается в том, чтобы побудить нас отказаться от наших прав. В этом письме Павел обращает внимание на разного рода эгоизм в церкви. Этот эгоизм или эгоцентризм породил обособленные фракции, о которых мы упоминали ранее, беспорядок в использовании даров и неспособность считаться с другими. Чтобы разобраться с последствиями беспорядка и с корнем раскола, Павел призывает членов коринфской церкви использовать свою свободу таким образом, чтобы проявлялась забота о других и служение им.

Например, посмотрите на указания Павла относительно еды, принесенной в жертву идолам, о которой я только что упомянул в главе 8. Павел рассуждает, что поскольку идол буквально ничего из себя не представляет, и поскольку есть только один истинный Бог и что все это от Него и для Него (8: 4-6), то мы вольны есть то, что хотим, потому что «пища не приближает нас к Богу» (8: 8).

*Однако* есть те, чья совесть не такая крепкая и кто может быть введен в грех, потому что они не понимают свободу во Христе. Павел говорит, что то, как мы используем свободу, становится «соблазном для немощных». В этом случае наше решение съесть это становится «грехом против брата, за которого умер Христос» и «грехом против Христа» (8: 11).

Поэтому мы должны отказываться от определенных вещей, чтобы те, кто наблюдает за нами, особенно немощные в познании, не пострадали, а также это нужно для поддержания порядка. Павел описывает свое собственное служение как пример этого общего принципа, согласно которому мы должны отказываться от наших прав ради более слабых христиан (глава 9). На протяжении всего письма Павел сосредотачивается на решении разногласий и проблем с целью сохранения порядка и любви друг к другу, вместо того, чтобы отстаивать наши права.

В таком обществе, как Коринф (или наш город), где каждый пытается защитить свою репутацию и взять себе, что может, отказ от моих прав ради других - это очень сильное проявление Евангелия. Ибо именно это Иисус сделал для нас. Красота креста - это смирение того, кто добровольно оставил небеса ради нашего блага, хотя имел полное право оставить нас в наших грехах. Марк Девер хорошо это обобщает: «С моей точки зрения, как пастора, со временем становится ясно, что братья и сестры в церкви действуют созидающе на окружающих. Им не обязательно председательствовать в каком-то комитете. Им не обязательно преподавать в воскресной школе. Вы можете просто наблюдать за тем, как Бог постепенно передает разные служения и возможности в руки определенных людей, потому что они Его любят и готовы отдать себя в любви для служения другим, без переживания о том, что они правы или получат признание». Мы все должны стремиться к тому, чтобы быть такого рода христианами, а не теми, кто хочет защитить репутацию и интересы, но теми, кто спокойно и любезно служат друг другу!

Другая стратегия, которую использует Павел - это обращение к нашей роли церкви в отображении Христа. Вы видите это особенно во множестве проблем, которые Павел рассматривает в этом письме, которые связаны с публичными собраниями церкви, в том числе: роль мужчин и женщин в церкви (11: 2-16); злоупотребление Вечерей Господней (11: 17-34); и применение даров Духа, особенно тех, которые кажутся более впечатляющими. Эта церковь стала настолько беспорядочной, что их совместные встречи «приносили больше вреда, чем пользы» (11:17).

Итак, церкви поручено соблюдать порядок, установленный Богом: Бог - глава всего, Христос - глава каждого мужа, а муж - глава жены (11: 3), хотя «ни муж без жены, ни жена без мужа, в Господе» (11:11). Во время вечери Господней все разногласия должны уйти в сторону, и мы должны ожидать друг друга, чтобы мы могли вспомнить смерть Господа в единстве (11: 17-33).

Последняя из этих проблем, связанных с общими собраниями церкви, заключалась в использовании духовных даров. Увлечение Коринфян даром языков было связано с желанием впечатлять других. Это проявлялось двумя способами, которые подорвали здоровье и рост всей церкви. Это вынуждало тех, кто не говорил на языках, задаваться вопросом, действительно ли им есть место в этом собрании. И это привело к тому что те, кто обладал даром языков, чувствовали себя сверхдуховными и очень важными. Как Павел реагирует на это?

Помните слова, которые Иисус сказал Павлу по дороге в Дамаск: «Савл, Савл! что ты гонишь Меня?». Павел знал, что Иисус так отождествлял Себя с христианами, что, говоря о них, он говорил «Меня».

Поэтому Павел использует образ Тела Христова, чтобы показать, как это нелепо, и как это позорит Христа, когда они ценят один даром больше другого.

12:27 И вы - тело Христово, а порознь - члены.

А человеку, который сомневается в том, является ли он частью тела, потому что у него нет дара, который он желает иметь, Павел говорит

14 Тело же не из одного члена, но из многих. 15 Если нога скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не рука, то неужели она потому не принадлежит к телу? 16 И если ухо скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не глаз, то неужели оно потому не принадлежит к телу?

Для «более» духовного христианина, который думает, что только он важен в теле из-за его впечатляющего дара, Павел продолжает:

21 Не может глаз сказать руке: ты мне не надобна; или также голова ногам: вы мне не нужны. 22 Напротив, члены тела, которые кажутся слабейшими, гораздо нужнее, 23 и которые нам кажутся менее благородными в теле, о тех более прилагаем попечения

В результате, принцип, который Павел предлагает в применении духовных даров направлен на назидание. «Так и вы, ревнуя о [дарах] духовных, старайтесь обогатиться [ими] к назиданию церкви» (14: 12б).

У вас есть склонность смотреть свысока на тех, у кого нет даров, которые есть у вас? Это дары, а не приобретаемые способности! Они не исходят от вас. Не вы произвели их! Почему вы гордитесь ими!? Они не даны вам для вашей славы, но на благо всей церкви и, следовательно, на славу Божию. Какими бы ни были наши дары, мы должны смириться, и рассматривать их как то, что мы должны потратить на благо других.

Смысл использования духовных даров, независимо от того, какие это дары, заключается в назидании не только индивидуума, использующего этот дар, но и всего тела. «Когда вы в последний раз посещали церковь, думая о назидании других? Или вы стремитесь к тому, чтобы получить для себя наибольшую пользу, например, гимн или молитва, или вовремя уйти, или поговорить с нужными людьми? Когда вы в последний раз были искренне озабочены назиданием окружающих? Не в смысле того, понравился ли им тот или иной гимн, но в смысле того, укрепляется ли их вера? Стараетесь ли вы найти своих близких друзей после служения или ищите возможности пообщаться с гостями и незнакомыми? Молитесь ли вы до и во время служения, чтобы Бог особенным образом использовал время в воскресенье в церкви как церковной семьи, чтобы работать в вашем сердце и в сердцах других людей?»

Вы никогда так раньше не думали? Что-ж, вы теперь можете начать взращивать сердце, которое хочет любить и назидать других. Давайте молиться о том, чтобы наша церковь по-прежнему была тем местом, где каждый из нас стремиться к назиданию другого, а не к самопродвижению! Потому что мы были приобретены кровью Христа, чтобы стать его телом.

# ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Церковь, ориентированная на Евангелие, должна отличаться единством, святостью и созиданием. Мы не должны поступать как этот мир. Евангелие должно быть тем, что руководит нами.

В конце занятия, я думаю, было бы полезно задать себе несколько вопросов, которые помогут нам увидеть области, где нам нужно развиваться в нашем понимании и наших поступках. Мы разрешаем конфликты или подпитываем их? Мы противостоим искушению хвастаться или поклоняться другим людям, или мы уступаем ему? Чисты ли мы в наших отношениях с противоположным полом, или мы идем на компромисс? Используем ли мы наши духовные дары для назидания всех членов христианской общины, или мы используем их для нашей собственной эгоистической пользы? Являются ли мотивами наших поступков любовь и желание созидать других в вере, или в их основе лежит какой-то скрытый мотив? Мы - те, кто дает или те, кто получает, или вы приходите в церковь просто для того, чтобы потреблять?

Давайте задумаемся над этим, и будем молиться. Давайте помолимся.