

**Семинар**

**Новый завет**

**Занятие 10. Римляне: Подданные Царства**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

«Наконец, после продолжительных размышлений и по милости Божьей я начал понимать, что праведные живут по Божьему дару, а именно по вере… Я почувствовал себя заново рожденным, а также то, как будто я вошел в широко раскрытые врата рая».

Такую реакцию у Мартина Лютера вызвало его исследование послания к Римлянам, исследование, которое сосредоточило внимание этого монаха на словах Римлянам 1:17: «В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: праведный верою жив будет».

Позже Лютер напишет полный комментарий к книге Римлян, и в предисловии к этому изданию он пишет: «Это послание - поистине главный элемент Нового Завета. Чистейшее Евангелие. Христианину стоило бы не только знать его наизусть, слово в слово, но и заниматься им ежедневно как насущным хлебом души».

Наша цель сегодня - не запомнить всю книгу наизусть, а скорее вникнуть в эту книгу «чистейшего Евангелия».

### Предыстория

Написанное апостолом Павлом около 57 г.н.э., послание к Римлянам было адресовано христианской церкви в столице самой могущественной империи в мире. Похоже, что эта церковь была создана группой верующих, неизвестной нам. Некоторые богословы полагают, что ее могли основать евреи и христиане из язычников, которые обратились к вере в Христа в Иерусалиме в дни Пятидесятницы (Деяния 2:10). Несмотря на отсутствие известного нам руководства, церковь, по-видимому, росла. В 1: 8 нам говорится, что вера церкви возвещалась во всем мире, а в 16:19, что их покорность была известна всем.

Мы можем видеть, что у Павла было несколько целей в написании этого письма. Он хотел похвалить их за их веру (1: 8), сообщить им о том, что надеялся лично посетить их (1: 9-13), заручиться их поддержкой во время запланированного путешествия в Испанию (15: 23-4) и убедиться в том, что они прочно укоренены в Евангелии. Именно эта последняя цель придает этой книге отличительную характеристику и делает ее классическим утверждением христианской веры и, возможно, лучшим местом для серьезного изучения, если вы хотите получить понимание Евангелия. Эта книга представляет собой достойный логический трактат о Евангелии, его последствиях и реакции на возражения против этого Евангелия.

Организующая / центральная тема послания к Римлянам – оправдание только по вере. Итак, прежде чем мы перейдем к самой книге, нам нужно задаться вопросом: «Что Павел подразумевает под «оправданием»?» Это важный вопрос для понимания всей книги.

Оправдание - это юридический термин, означающий «объявлен правым». Когда вы предстанете перед Богом в последний день, каков будет Его приговор в отношении вас? Объявит ли он вас виновными или объявит вас правыми? Наша большая нужда состоит в том, чтобы в этот последний день нас можно было признать правыми. Наша большая нужда состоит в том, чтобы быть оправданными. Итак, сегодня мы рассмотрим этот аргумент об оправдании, который Павел отстаивает в книге Римлян от начала до конца. Если вы знакомы с этой книгой, я молюсь, чтобы, рассматривая ее как великое логичное повествование, вы смогли бы более полно уяснить, как все эти отдельные части сочетаются друг с другом. Вы можете следить за общим ходом мысли в ваших распечатках.

**Оправдание только по вере является необходимостью (1:1-3:20)**

*Мы все заслужили гнев Божий . . .*

Письмо начинается с обычного для Павла приветствия и хвалебной молитвы Богу за веру римлян. Но тема Евангелия, которую Павел будет раскрывать во всей книге, заявлена в самом начале:

“Павел, раб Иисуса Христа, призванный Апостол, избранный к благовестию Божию,

которое Бог прежде обещал через пророков Своих, в святых писаниях, о Сыне Своем.. “

И, стихи 16-17

“Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что [оно] есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-первых, Иудею, [потом] и Еллину. В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: праведный верою жив будет.”

Павел обобщает это благовествование как праведность или оправдание по вере. Каждая религия, каждый человек, стремится решить то, что, по их мнению, является самой большой проблемой, стоящей перед человеком.

Ислам говорит: «Мы сталкиваемся с проблемой невежества. Мы не знаем воли Аллаха. Если бы только люди читали Коран и следовали ему, это невежество бы ушло».

Буддизм полагает, что «большая проблема состоит в привязанности к этому миру. Если только мы сможем достичь отрешенности от мира, тогда все наши печали уйдут, и мы достигнем блаженства».

Даже светский гуманизм попытался решить проблему человечества. Например, его представители говорили: «Проблема в нетерпимости. Если бы мы смогли принимать друг друга, тогда проблема была бы устранена».

Большая часть иудейского учения в первом столетии утверждала, что проблема была в непослушании. Необходима радикальная посвященность Божьему закону, и это привлечет Бога на нашу сторону.

Первые три главы римлян имеют решающее значение для понимания нашей самой большой проблемы и наибольшей нужды. Проблема не в невежестве. Все знают достаточно о Боге, чтобы знать, что они должны его почитать. Павел говорит:

“Ибо открывается гнев Божий с неба на всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину неправдою. Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны.” (1:18-20).

Дело не в том, что мы просто *не знаем* истину. Мы *ненавидим* истину о том, что Бог является Богом, и поэтому мы подавляем эту истину. Поэтому наша проблема связана с самим Богом. Наша проблема в том, что любящий, совершенный, святой, всемогущественный Бог на самом деле является нашим врагом.

Как говорит Павел в стихе 18, открывается гнев Божий. Против кого? Против нечестивых. Но гнев Бога открывается не только сегодня. Далее Павел говорит в 2: 5: «Но, по упорству твоему и нераскаянному сердцу, ты сам себе собираешь гнев на день гнева и откровения праведного суда от Бога».

Итак, кто такие нечестивые, которые находятся под гневом Бога? Павел говорит нам, что есть два вида людей. Те, кто делают зло, и те, кто, как говорится в 2: 7, «постоянством в добром деле ищут славы, чести и бессмертия», однако в главе 3 Павел показал, что никто из нас не стремится делать добро: «нет праведного ни одного; нет разумевающего; никто не ищет Бога; все совратились с пути, до одного негодны; нет делающего добро, нет ни одного» (3: 10-12).

Оправдание только верой необходимо, потому что никто не может быть оправдан своими делами! Наши дела принесут нам лишь осуждение. Но отличная весть в послании к Римлянам и в Евангелии состоит в том, что оправдание только по вере не только необходимо, оно - это все что нужно! Есть способ для нас быть объявленными правыми перед Богом, и он не зависит от наших действий.

**Оправдание только по вере является достаточным (3:21-28)**

*. . . получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе. . .*

Иллюстрируя нашу нужду во Христе для оправдания, пастор Марк Девер в книге «Обещания исполнены» использует пример из книг «Путешествие Пилигрима» Буньяна: «В начале рассказа главный герой по имени Христианин чувствует тяжесть своего греха перед Богом и знает, что ему нужно оправдание; ему нужно спасение. Христианин видит гору Синай, которая олицетворяет закон Моисея, и он подходит к ней, надеясь подняться на неё и снять тяжесть своего греха. Издалека гора выглядит достаточно легкой для подъёма на нее. Но когда он начинает подниматься, он обнаруживает, что она круче, чем он ожидал. Он продолжает подниматься, но она становится все круче и круче, пока, наконец, гора не оказывается над ним. Христианин обнаруживает, что оправдание нельзя найти на горе Синай. Он не может получить спасение по закону. Итак, он спускается с горы, и только тогда, отчаявшись исполнить закон, Христианин поворачивается и находит врата, ведущие к спасению. И этими вратами является Христос».

Эта аналогия с Путешествием Пилигрима точно отражает то, что Павел излагает в 3: 21-24, он говорит: «**Но ныне**, независимо от закона, явилась правда Божия, о которой свидетельствуют закон и пророки,

правда Божия через веру в Иисуса Христа во всех и на всех верующих, ибо нет различия, потому что все согрешили и лишены славы Божией, получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе ".

Павел говорит нам, что об Иисусе говорится как о жертве искупления (3: 25-26), или, в другом переводе - умилостивлении, жертве, которая отводит гнев Бога. Как мы видели, Божий гнев - это та великая проблема, с которой мы все сталкиваемся. Мы должны получить оправдание, чтобы не сталкиваться с яростью Божьей. Мы все заслуживаем того, чтобы испытывать гнев Бога вечно, но Бог послал Сына Своего, который добровольно пошел на крест, чтобы принять на себя праведный гнев и наказание, которое заслужили такие люди, как мы с вами.

Есть два места, где Божий праведный гнев может быть удовлетворен: ад, где Бог воздает нам то, что мы заслужили; или, крест, где Иисус добровольно принимает наказание, которое заслужили мы. Поскольку наш грех направлен против бесконечно святого Бога, только жертва Христа будет достаточной; без Христа, мы могли бы пытаться бесконечно выплатить Богу свой долг.

**Оправдание только по вере не было новшеством Нового завета (4)**

*. . . и так Бог поступал всегда . . .*

После того как Павел обобщил благую весть о достаточности Христа для того, чтобы отвратить Божий гнев по отношению к нашим грехам, он обращается к очевидному возражению против оправдания только верой. Действительно ли это библейское понятие? Соответствует ли это отношениям Бога со своим народом в Ветхом Завете? Краткий ответ - да! Это глава 4.

Павел говорит: “Что же, скажем, Авраам, отец наш, приобрел по плоти? Если Авраам оправдался делами, он имеет похвалу, но не пред Богом. Ибо что говорит Писание? Поверил Авраам Богу, и это вменилось ему в праведность.” (4:1-3).

Авраам не был оправдан обрезанием или в конце своей жизни, когда был готов пожертвовать своим сыном. Он был оправдан в тот момент, когда он поверил в обетование Бога, когда у него появилась вера. Таким образом, его праведность исходила не от него самого, а от Бога. Павел рассматривает хронологический порядок этих двух событий как важный пункт для понимания Ветхого Завета и спасения.

Этот пример Авраама и мысль о том, что Бог вменяет ему праведность, отвечают на вопрос о том, как вера в Иисуса может привести к оправданию. Богословский термин для передачи праведности тому, кто имеет веру, называется «*вменением*». Это термин, обозначающий перевод суммы с одного счета на другой. Именно благодаря вере в жертву Христа этот перевод праведности Христа имеет место. Это не новая идея, но она пронизывает всю историю искупления.

**Результаты оправдания только по вере во Христа (5)**

*. . . жизнь вечная для всех уверовавших . . .*

Итак, что происходит в результате получения этой вмененной праведности? Это приводит нас к главе 5, где Павел рассматривает преимущества во Христе: мы оправданы (5: 1), у нас есть мир с Богом (5: 1), у нас есть доступ к Его благодати, которая хранит нас (5 : 2), мы надеемся на славу (5: 2), мы можем иметь радость даже в страданиях (5: 3), любовь Бога изливается в наши сердца (5: 5), мы спасены от Божьего гнева (5: 9), и мы примирились с Богом (5:10).

Христианин! Эти преимущества от получения вмененной праведности Христа должны подпитывать нашу хвалу и поклонение Господу. Проводили ли вы время, прославляя Его за множество преимуществ, которые были начислены вам в результате Его труда от вашего имени?

Доступность этих преимуществ во Христе не является привилегией определенных этнических или религиозных групп. Павел говорит: «Ибо, как непослушанием одного человека сделались многие грешными, так и послушанием одного сделаются праведными многие» (5:19). Павел объясняет, что как весь человеческий род погрузился в грех преступлением одного человека - Адама; аналогично, второй Адам (Христос) служит представителем перед Богом за грехи всех тех, кто раскаивается и верит в то, что Он совершил.

Некоторые будут возражать против того, что все стали грешниками из-за греха одного Адама. Возражение состоит примерно в следующем: «Я должен нести ответственность за свое собственное состояние перед Богом. Если бы я был там, я бы выбрал поступить по-другому; нечестно, что ошибка Адама повлияла на всех». Будьте осторожны, если вас привлекает эта логика, ведь это противоречит учению Священного Писания о первородном грехе и предполагает такой потенциальный уровень личного благочестия, который никто из нас не достиг бы, если бы мы были на месте Адама. Но помимо связи с грехом Адама, рассмотрите то, что говорит Павел. Он говорит: «И дар не как [суд] за одного согрешившего; ибо суд за одно [преступление] - к осуждению; а дар благодати - к оправданию от многих преступлений» (5:16). Когда вы или кто-то, с кем вы делитесь Евангелием, испытывает искушение думать о несправедливости, что все человечество стало грешным из-за греха Адама, что осуждение и смерть - это наша доля из-за этого греха; покажите им логику Павла. Вы считаете несправедливым, что один грех приносил осуждение, но насколько же милостив Бог, что позволил многим преступлениям быть покрытыми действиями одного человека, Иисуса Христа!

Другое следствие того, что Павел говорит, сравнивая Христа с Адамом, состоит в том, что как все были погружены в грех Адамом, так и через Христа возможность примириться с Богом стала доступной всем людям. Преимущества оправдания принадлежит не группе привилегированных, а всем, кто имеет веру в Воскресшего Христа! (5:16).

**Оправдание происходит только по вере, но оправдывающая вера не одна (6-8)**

*. . . но не заблуждайтесь, оправдание происходит только по вере, но вера не одна.*

Это приводит нас к следующим трем главам: 6, 7 и 8, где мы видим, что оправдание – только по вере, но вера не одна, как говорит известная цитата. Мы были оправданы только верой. Никакие добрые дела, никакие религиозные обязанности или ритуалы не могут привести к примирению с Богом. Ни одно человеческое усилие не может произвести спасение. В начале этого содержательного учения Павел знает, что у верующих может возникнуть искушение продолжить эту мысль. Мы больше не ограничены законом в том смысле, каким представлял это себе Израиль, так почему бы нам не принять это наше новое положение во Христе по вере, а затем «оставаться в грехе, чтобы умножилась благодать?» (6: 1)

Способствует ли тот факт, что мы объявлены праведными не по нашими собственным поступкам, а теми, которые совершил Иисуса, нашему греху? Павел отвечает: «Никак. Мы умерли для греха: как же нам жить в нем? Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? Итак мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни» (6: 2-4). Почему мы хотим быть оправданными? Просто потому, что мы хотим, чтобы гнев Божий отошел от нас или потому что мы можем примириться с Ним?

Когда муж согрешает против жены, почему он хочет, чтобы ее гнев отошел от него? Просто ли потому что ему будет неприятно от того, что кто-то злится на него? Нет! Потому, что он любит свою жену и хочет вернуть отношения с ней.

Таким образом, оправдание верой приводит к более праведной жизни благодаря тому, что Иисус является нашим представителем; мы умерли для греха, чтобы мы могли жить новой и прекрасной жизнью с Иисусом Христом, как с нашим Господом.

Но реальность такова, что мы продолжаем грешить. Глава 7 и 8 показывает реальность продолжающегося греха, но также и надежду на окончательную победу для всех тех, кто верит. Из-за нехватки времени я сразу перейду к хорошим вестям в конце этого раздела, в Послании к Римлянам 8: 29-30:

### Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил быть подобными образу Сына Своего, дабы Он был первородным между многими братиями. А кого Он предопределил, тех и призвал, а кого призвал, тех и оправдал; а кого оправдал, тех и прославил.

### Божий труд по спасению людей описан пятью ключевыми глаголами: предузнал, предопределил, призвал, оправдал и прославил. Бог предузнал в том смысле, что он знал наш характер и т.д., но также и в том смысле, что он «предвозлюбил» свой народ. Нам говорится, что тех, кого Он предузнал, Он также предопределил. В прошедшей вечности Бог решил, что Он некоторых «усыновит Себе чрез Иисуса Христа, по благоволению воли Своей» (Еф.1: 5).

### Следовательно, те, кого Он предопределяет, также являются теми, кого Он *призывает*. Это не общий призыв Евангелия, который требует, чтобы все покаялись и верили, но призыв, который зарождает веру в верующем. И оправдание, и окончательное *прославление* следуют за этим естественным образом. В этой цепи искупления мы видим, что Бог действует безошибочно, чтобы искупить для себя народ.

Это является прочным основанием для уверенности в спасении. Если мы желаем обрести прощение грехов - это возможно потому, что Иисус уже понес наш грех. Ничто не может изменить этого, даже наши грехи как христиан.

Главы 7 и 8 дают нам самую чудесную уверенность в спасении. Хотя мы продолжаем бороться с грехом в этой жизни, если мы уверовали во Христа, наше спасение не зависит от каких-либо будущих непредвиденных обстоятельств, это зависит от обещаний Бога.

**Оправдание Божье для человека (9-11)**

*Означает ли это, что Божьи обещания не исполнились? Нет! Божьи обетования всегда верны в жизни тех, кому Он дал веру.*

В этот момент мы видим переход в аргументации Павла. Объяснив богословие оправдания только по вере в первых восьми главах, Павел теперь обращает свое внимание на возражение, которое, несомненно, будут иметь иудейские христиане, а возможно и не только они. Возражение таково: действительно ли Бог выполняет свои обещания о спасении? Разве он не обещал того, что, похоже, не исполнил? Разве он не обещал спасение Израилю, и несмотря на это, в то время, когда Павел писал это послание, большинство евреев отвергло Иисуса как своего Мессию и поэтому не получило спасения. Бог нарушил свои обещания?

Павел начинает рассматривать это возражение в 9: 6-7: “ Но не то, чтобы слово Божие не сбылось: ибо не все те Израильтяне, которые от Израиля; и не все дети Авраама, которые от семени его, но сказано: в Исааке наречется тебе семя.”

Только потому, что кто-то является физическим потомком Авраама, не значит, что Бог обещал им спасение - говорит Павел. Мы видим это начиная с призвания Авраама. Из сыновей Авраама, Исаак был избран, а Измаил нет. Сын Исаака Иаков был избран, а Исав нет.

Вы когда-нибудь задумывались, почему существует промежуток в два поколения между Авраамом, которому даны обетования, и Иаковом / Израилем, именем которого назван народ? Павел говорит, что здесь определённо утверждается, что быть прямым физическим потомком Авраама не является гарантией исполнения обетований данных Аврааму.

То же самое происходит и во всей истории Израиля. Во времена Илии подавляющее большинство Израильского народа не верило обещаниям. Тем не менее, в Израиле всегда был верный остаток - народ в народе, который был истинными духовными детьми Израиля.

Итак, Божьи обетования исполняются - Он исполняет их в жизни всех, кому Он их давал, - всех, кто полагается на Него в вере. В этом разделе мы видим, что это спасение по благодати Божьей приносит большую славу Богу. Спасение не переходит по наследству, но является действием Бога, как выбирает Он сам.

Несколько рекомендаций при рассмотрении этой сложной темы:

### Во-первых, Бог имеет право спасать некоторых людей и не спасать других (9: 19-21). И, размышляя о таких глобальных вопросах, как избрание, было бы разумно смирить себя и вспомнить, что пути Бога превыше нашего понимания (11: 33-36).

### Во-вторых, как в осуждении, так и в спасении Бог являет и Свою справедливость, и Свою милость в ожесточении и в прощении грешников. Как пишет Павел: “Что же, если Бог, желая показать гнев и явить могущество Свое, с великим долготерпением щадил сосуды гнева, готовые к погибели, дабы вместе явить богатство славы Своей над сосудами милосердия, которые Он приготовил к славе, над нами, которых Он призвал.” (9:22-24a) Никогда и никто не получает наказание хуже, чем они заслужили.

### В-третьих, Бог не изменил свое отношение к людям, и он продолжает хранить остаток, который имеет веру. Все должны исповедать Христа Господом и веровать - от Авраама до нас с вами (10: 9-10), и «всякий, кто призовет имя Господне, спасется.» (10:13).

### Когда Павел пытается защитить Бога - это не просто попытка привлечь своих читателей на свою сторону понимания Бога. В конечном счете, оправдание Павлом Бога в глазах грешников сводится к простому провозглашению силы, целей и прерогатив Бога, как Бога. Павел не столько пытается убедить, сколько наставить. Он не заинтересован в том, чтобы успокоить нас рациональным объяснением, например: «Вот такое объяснение подойдет? А есть ли какое-то компромиссное решение, которое подойдет?» Нет, Павел говорит нам правду. Это Бог, и другого нет. Он один единственный Бог.

**Оправдание только по вере производит обновление в жизни и отношениях (12-16)**

*Наше оправдание принесет плоды как в нас лично, так и в нашей общественной жизни, как членов тела Христа.*

Хотя основная часть этой книги посвящена богословским вопросам, Павел заканчивает книгу практическим применением евангельской истины: индивидуально и корпоративно внутри церкви, для тех, кто оправдан только по вере.

Индивидуально, мы должны жить жизнью в Духе, которая характеризуется свободой и победой над грехом. Мы больше не должны подчинять нашу жизнь неправедности, но подчинять ее праведности. Мы должны быть руководимы Духом Божьим. Соответственно, мы должны обновить наш разум (12: 1) и представить все наше «я» в жертву Богу. Более того, мы должны использовать наши духовные дары для служения телу (12: 4-8).

Любовь, радость, терпение, щедрость, доброе расположение к другим, и смирение – все это должно стать вашими отличительными чертами благодаря истине, которую мы приняли во Христе Иисусе (12: 8-21).

Наша гражданская и социальная ответственность заключается в том, чтобы жить в подчинении властям, которые поставлены Богом. При этом мы будет показывать наше подчинение Богу, если только правительство не принуждает нас к греху против Бога (13: 1-7).

Любовь Бога, изливаемая обильно в наши сердца, должна также изливаться от нас к окружающим. Все заповеди, говорит Павел, обобщены в одном правиле: Люби ближнего, как самого себя. «Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона» (13:10).

В церкви мы должны думать о других больше, чем о себе самих, и мы должны принимать друг друга. Похоже, римская церковь столкнулась с некоторыми разногласиями внутри церкви, когда более зрелые члены «ранили» менее зрелых членов спорами по поводу законов о еде и особых религиозных обрядов. Павел призывает их принимать друг друга без «споров о мнениях» и использовать свою свободу для созидания мира и взаимного назидания (глава 14).

Наконец, Павел призывает церковь внести свой вклад в его миссионерские дела (15: 23-29), молиться за него (15: 30-32) и избегать ложных доктрин и тех, кто вызывает разделения (16: 17-20).

Те, кто был оправдан только по вере, демонстрируют любовь, уважение к гражданской власти, любовь и заботу друг о друге в церкви и индивидуальные признаки святости и праведности, благодаря тому, что Бог во Христе примирил грешников с собой через крест и через веру в Его кровь.

**Заключение:**

Итак, вот послание к Римлянам, от начала до конца. Что со всем этим делать? Для начала, используйте книгу римлян, чтобы поразмышлять о значении оправдания только верой. Это не просто составляет часть нашей веры, это и есть наша вера. Это заслуживает того значения, которое Павел придает ему, не только в этом письме, но и во всех остальных.

А во-вторых, постарайтесь увидеть, как все части этой книги объединены между собой. Являетесь ли вы тем, кто хорошо разбирается в учениях Павла об избрании, но нуждаетесь в том, чтобы заново открыть в главах 1-3, насколько бесконечно невероятным является ваше спасение? Возможно вы знакомы с безупречной логической цепочкой, на которой построено благовестование в главах 1-8, но редко проводите время в главах в конце книги о нашей совместной жизни, как церкви? Если начало настолько удивительное, вы не думаете, что окончание может быть столь же достойным интенсивного изучения?

Все это: наш грех, Божья благодать, Божий выбор, наша совместная жизнь, составляет вместе одно богодухновенное письмо церкви Христа. Давайте приложим все усилия, чтобы соединить все то, что Павел написал для нас, чтобы мы могли знать и исполнять это так, чтобы это соответствовало этой ​​прекрасной истине - мы были оправданы через смерть Иисуса.