

**История Церкви**

**Английская Реформация, 16ый век**

*“вот, вы умышляли против меня зло; но Бог обратил это в добро, чтобы сделать то, что теперь есть…”*

*Бытие 50:20*

Печально известный прелюбодей, распутник и убийца начал Реформацию в Англии. Что вы скажете на это? Король Генрих VIII справедливо заслуживает сурового суда истории как один из самых предосудительных монархов Англии. У него было нескольких жен, некоторым из них повезло - он просто отпускал их или разводился, двух других он убил. Однако именно этот негодяй бросил вызов власти Римско-католической церкви и заложил основу для Реформации, которая началась в английской церкви.

Нам, как христианам, не нужно уклоняться от этих неприятных фактов. Писание и история имеют многочисленные примеры того, как Бог обращает во благо нечестивые действия людей. Недаром Римлянам 8:28 обещают нам, что «любящим Бога, призванным по [Его] изволению, все содействует ко благу». Обратите внимание: Павел не говорит здесь, что «все является благим», но что Бог обращает «все ко благу». Итак, сегодняшний стих нашего занятия, где Иосиф указывает своим братьям, как их поступок, когда они продали его в рабство, был использован Богом для достижения Его благих целей. Это дает нам свободу как христианам: мы можем осуждать нечестивые поступки, при этом продолжая верить, что суверенная работа Господа в конечном счете будет совершена.

Мы увидим то же самое сегодня, как Бог использовал греховные действия короля Генриха для достижения Божьих праведных целей.

Мы также увидим, чего стоило проведение реформы в Англии, в значительной мере это касается жизней людей. Помимо их *общей веры* в Бога Библии, многие герои английской реформации разделили *общую судьбу*: мученическую смерть. Тиндейл, Кранмер, Латимер, Ридли и многие другие были сожжены за свои убеждения.

Я должен также сказать несколько слов о нашем графике. Как вы могли заметить, на этой неделе и в две предыдущие недели наши занятия сосредоточились на важных событиях Реформации в 16 веке. Это частично связано с очевидным более быстрым темпом в действиях Бога в течение это периода истории. Но это также является отправной точкой в нашей собственной хронологии. До сих пор наш рассказ пытался охватить всю историю церкви с начала до 16 века. С этого момента история церкви разворачивается в разных направлениях. Мы уделим больше внимания тем направлениям истории, которые ведут к баптистским традициям, и, в конечном итоге, к нашей поместной церкви. Представьте себе это как «генеалогическое древо»; так как мы будем отслеживать происхождение церкви на Капитолийском холме наших дней, мы просто не в состоянии будем отследить бесчисленное количество двоюродных, троюродных и т.д братьев и сестер, а также затерявшихся эксцентричных тётушек и дядюшек, которые разошлись во все стороны от тех же самых корней много веков назад. Даже беглый взгляд на наш книжный прилавок, не говоря уже о посещении одного из наших богослужений, даёт четкое преставление о том, что наша церковь восходит непосредственно к английской Реформации, особенно английскому пуританству.

#### АНЛИЙСКАЯ РЕФОРМАЦИЯ

Первое, что нужно понимать, это то, что Реформация не исходила всецело от Мартина Лютера. Коррупция и заблуждения Римско-католической церкви не ограничивались Германией; движения за проведение реформ возникали не только в Германии. Разумеется, Лютер выступил в качестве ведущей фигуры особого значения, но, как мы видели на прошлой неделе и увидим сегодня, движения за проведение реформации возникли *независимо* друг от друга, *спонтанно* и *одновременно* в разных областях Европы. Конечно, надо понимать, что ничего не происходит в вакууме, и идеи Лютера оказали влияние на многих других реформаторов. Реформация представляет собой редкое слияние смелых христиан в разных странах, стремящихся восстановить Евангелие и реформировать Церковь. Вскоре они увидели, что они не были одиноки. Затем они начали вдохновлять друг друга, влиять друг на друга, зачастую объединяясь и иногда разделяясь. Хотя Реформация не была лишена крайностей и ошибок, я считаю, что мы, тем не менее, можем рассматривать ее как один из самых ярких примеров того, как рука Бога действовала в истории человечества - в таких местах, как Виттенберг, Цюрих, Женева и Англия.

Мы рассматривали пару недель назад жизнь Джона Уиклифа и его последователей, «Лоллардов», мы видели, как церковь в Англии начала испытывать проблески собственной реформы в конце 1300-х годов. В том же веке английский парламент принял ряд законов, призванных дать больше власти королю, чем папским решениям в Англии. Хотя эти меры применялись только время от времени и принесли мало результатов, Генрих VIII воспользовался ими через два столетия в своей собственной вражде с Римом.

Между тем, к началу 1500-х годов небольшая группа английских теологов и пасторов в Кембриджском университете начала обсуждать вопрос о реформировании церкви. К 1520 году эти собрания приобрели мощь и актуальность, когда они столкнулись с работами Лютера, которые, хотя и были объявлены вне закона, тем не менее просачивались в Англию. Кембриджские собрания в основном проходили в пабе при постоялом дворе под названием «Белая лошадь», который вскоре стал известен по всему городу как «Маленькая Германия» из-за того, что там собирались поклонники Лютера. Будущие герои английской реформации, такие как Крэнмер, Ридли, Латимер и Тиндейл, все время проводили время вместе в Кембридже в эти дни и, вероятно, часто посещали «Белую лошадь».

В этом есть нечто вдохновляющее для нас. Подумайте о плоде, который Господь часто производит, когда верующие собираются вместе для определенной цели. История Церкви содержит бесчисленные примеры великих движений по благовестию, интеллектуальной жизни или социальной реформы, которые возникли из встреч христиан для молитвы, общения и обсуждения общей цели. Нам нужно думать о том, как мы могли бы собираться с небольшой группой верующих и «поощрять друг друга к любви и добрым делам» (Евреям 10:24). Господь не обязательно призовет всех нас к массовым, меняющим все в мире революциям, но мы можем быть призваны думать и молиться вместе с другими о том, как улучшить атмосферу на работе, как поделиться Евангелием в нашем районе, как исследовать конкретную идею, или как начать небольшое новое служение нуждающимся.

В эти десятилетия продолжается работа над английской Библией, которую возглавляет Уильям Тиндейл. Тиндейл получил диплом в колледже Магдалены, Оксфорд [так же, как и К. С. Льюис], а затем продолжил обучение в Кембридже. Он убедился в необходимости точного перевода Писания на английский язык с оригинальных языков - еврейского и греческого. Версия Уиклифа 120летней давности была запрещена в Англии, но в некоторых местах она также содержала неточности, поскольку она была переведена с латинской вульгаты, единственной версии, разрешенной католической церковью. Неточный перевод может создать серьезные богословские проблемы. Самый известный пример - изложения Вульгаты Матфея 4:17, в котором говорится: «Искупите грехи, ибо приблизилось Царство Небесное». Как и Лютер, Тиндейл обнаружил из оригинального греческого текста, что более точный перевод это «Покайтесь, ...». Легко увидеть, как одно неточное слово имеет огромные последствия; теперь верующие узнали, что Христос прощает тех, кто «раскаивается и верит», а не тех, кто пытается искупить свои грехи, совершая дела покаяния.

Подобные примеры убедили Тиндейла в том, что людям нужно иметь точную версию Библии на их родном языке. Церковные власти запретили ему делать это, и поэтому Тиндейл искал приюта на европейском континенте, чтобы сделать свой перевод, который он завершил в 1525 году. По стандартам того дня его версия была образцом точности и утонченности, и даже 100 лет спустя версия короля Якова использовало 90% текста Тиндейла. Между тем, английские Библии начали проникать в Англию и стали настолько широко использоваться, что в 1537 году Эдвард Фокс, епископ в Херефорде, рассказывал своим сотоварищам священникам

Не делайте из себя посмешище для этого мира; свет пробился и пронизывает облака. Миряне знают Писание лучше, чем многие из нас.

Тиндейл заплатил огромную цену за свои усилия. Известный историк описывает жестокий финал мужественного человека, в то время как он жил в изгнании в Бельгии. «В мае 1535 года Тиндейл ... был искушаем предателем Генри Филлипсом (который выдавал себя за одного из его последователей), выйти за пределы защиты английского дома в Антверпене. Он тут же был схвачен агентами [католической короны] и брошен в тюрьму ... После долгих споров он был осужден в августе 1536 года за ересь и в следующем октябре был задушен, а его тело предано огню». [[1]](#_ftn1)

Посреди этих попыток по реформе англичане сталкивались со многими из тех же проблем в церкви, которые преследовали Германию и другие страны. Многие священники и монахи были распущенными и коррумпированными, и пренебрегали своими религиозными обязанностями. Правление кардинала Уолси усугубило возмущения. Назначенный Папой Римским, Уолси обладал невероятной властью в Англии, как в церкви, так и в государстве. Как описывает один ученый, Уолси «*объединил в своем лице Англиканскую церковь, Римскую церковь и Королевство Англии, поскольку он был архиепископом Йоркским, кардиналом и легатом папы, и канцлером королевства»* . [2] В наши дни это можно сравнить с тем, как если бы кто-то был вице-президентом Соединенных Штатов, католическим кардиналом в Вашингтоне и старшим пастором Баптистской церкви на Капитолийском холме. Уолси мог назначать или отстранять епископов, раздавать степени по богословию, искусству и медицине, и освобождать человека от отлучения. Англичанам было неприятно это впечатляющее проявления власти, но даже еще больше его роскошный и избыточный образ жизни. Будучи самым заметным символом Рима, Уолси стал мишенью для многих антиклерикальных настроений в стране.

#### РЕФОРМАЦИЯ ГЕНРИХА VIII

Такова была ситуация, когда английский король начал испытывать серьезные семейные проблемы ... Семейные трудности Генрих VIII начались много лет назад. Он женился на Кэтрин, после того как ее первый муж, старший брат Генри, умер, и семья получила специальное разрешение от папы, чтобы Генрих мог жениться на вдове своего старшего брата, что иначе было бы нарушением церковного установления. Политически подкованный Папа дал разрешение, но затем Генрих VIII и Кэтрин столкнулись с дополнительными проблемами. У них было пять детей, но все, кроме одного, умерли в младенчестве, и выжила только Мария. Хотя Генрих уже имел незаконнорожденного сына от одной из его любовниц, он отчаянно хотел, чтобы его королева родила сына -наследника его престола.

              Он решил, что нужно аннулировать брак с Кэтрин и жениться на Энн Болейн, которая ему приглянулась. Он попросил Рим аннулировать его брак с Кэтрин, утверждая, что прежнее разрешение, позволяющее им вступить в брак было недействительным, потому что оно нарушало библейское повеление в книге Левит 20:21. Папа Римский отказался аннулировать брак, отчасти из-за нежелания отменять решение своего предшественника и отчасти потому, что император Священной Римской империи Карл V, вторгшийся и захвативший Рим, также оказался племянником Кэтрин и не хотел, чтобы его тетя была так опозорена. В 1528 году Генрих, разочаровавшись, что кардинал Уолси не смог добиться лучшего результата в Риме, принудил парламент обвинить Уолси в разных преступлениях. Уолси неожиданно признал себя виновным и был снят с должности, дав тем самым Генриху одержать первую победу над церковными властями. Он хотел большего.

              К этому времени любовница Генриха Энн Болейн забеременела, и он отчаянно нуждался в том, чтобы покончить с браком. Парламент сделал что мог, приняв резолюцию, в которой заявлял, что у папы не было полномочий предоставлять разрешение Генриху жениться на Кэтрин. И Томас Кранмер, новый архиепископ Йоркский и глава церкви в Англии, дал аннулирование и согласился провести церемонию бракосочетания Генриха и Энн Болейн. Благочестивый, богобоязненный человек, который был частью Кембриджской группы реформаторов десятилетиями ранее, Кранмер имел гораздо более благородную цель, чем просто помочь похотливому монарху. Он рассматривал это как возможность освободить английскую церковь от авторитета Рима и добиться столь необходимой реформы.

В следующем 1534 году парламент принял Акт о превосходстве, который дал царю абсолютную власть над английской церковью. Вот только часть Закона, показывающая, насколько это было радикальным:

Наш суверенный Господь, его наследники и преемники, цари этого королевства, должны иметь полную власть и авторитет, чтобы посещать, подавлять, исправлять, реформировать, упорядочить, поправлять, сдерживать и вносить поправки по поводу подобных ошибок, ересей, злоупотреблений, правонарушений, оскорблений; они, любым способом - духовным авторитетом или юрисдикцией, должны и могут быть законно реформированы, подавлены, упорядочены, исправлены, упорядочены, сдержаны или поправлены прежде всего для удовлетворения Всемогущего Бога, увеличить добродетель религии Христа и сохранить мир, единство и спокойствие этого королевства [3].

Разрыв с Римом был полностью осуществлен.

Что это значит? В этом периоде Реформации, для народа Англии практически ничего не изменилось в том, как они поклонялись или вели церковную жизнь. Генрих по-прежнему считал себя верным католиком по вопросам доктрины; он лишь окончательно отверг авторитет Рима. Он продолжал посещать мессу, а еще раньше написал книгу опровергающую богословие Мартина Лютера. Парламент принимал дальнейшие меры для поддержания католического учения. Генрих продолжал путь неустройства в семейном плане, когда он то женился, то разводился, казнив еще четыре жены до самой своей смерти в 1547. В течение этих лет, однако, архиепископ Кранмер спокойно и настойчиво распространял английские Библии в церквях, помогал в назначении епископов-реформаторов и утверждении ортодоксальных убеждений по стране.

#### ЭДУАРД VI (1547 – 1553)

После смерти Генриха (1547) его девятилетний сын Эдуард (сын 3-й жены Генриха, Джейн Сеймур) занял место на престоле. Теперь, когда короля не стало, и его сын, воспитываемый протестантами, встал на престол, протестантизм мог продвинуться дальше. Хотя мальчик-король, похоже, был искренне верующим, он был довольно молод, и поэтому понадобились два взрослых советника, известных как «Защитники», чтобы помочь осуществить переход к протестантизму. Парламент отменил законы, устанавливающие католическую доктрину, многие изображения были удалены из церквей, и священникам было разрешено вступать в брак. В 1549 году появилась публикация первого издания Книги общих молитв, написанной Томасом Кранмером. Эта книга помогала Кранмеру постепенно удалять англиканскую церковь от католических доктрин о причастии, а второе издание, опубликованным в 1552 году, закрепило эти шаги. «Алтарь» назывался «столом», «священники» назывались «служителями» и христианам говорилось что, принимая причастие они «питаются [Христом] в своем сердце с верой и благодарением» - в отличие от римского взгляда на пресуществление, где элементы буквально становятся телом и кровью Христа. В следующем году Крэнмер написал 42 тезиса, которые в конечном итоге, с некоторыми доработками, сократились до 39 тезисов и стали основой для исповедания веры в англиканской церкви. Шесть лет правления Эдуарда оказались периодом процветания для английского протестантизма.

#### Мария Тюдор «Кровавая Мэри» (1553-1558)

Однако все быстро меняется. В 1553 году 16-летний Эдвард умер, не оставив преемника на свой престол. По словам английского историка и теолога Дж. К. Райла, молодой умирающий король молился: «О Господь Бог, сохрани это королевство от папизма и поддержи Твою истинную веру». [4] Несомненно, Эдуард знал, что его сводная сестра Мария, дочь Генриха VIII и Екатерины Арагонской, была следующей в очереди на престол. Эта перспектива пугала английских протестантов, и не зря. Католическая королева Мария приняв власть, решила восстановить католицизм как религию страны любыми средствами, и вскоре она начала осуществлять свой план очень буйно, что принесло ей сомнительное прозвище «Кровавая Мэри».

              Мария властвовала чуть более пяти лет и сделала все возможное, чтобы вернуть Англию под власть Папы. Парламент отменил все законы Эдуарда, запретил Книгу общих молитв, восстановил праздничные дни святых и приказал семейному духовенству отпустить своих жен. В ноябре 1554 года Реджинальд Поул прибыл в Англию в качестве нового архиепископа Кентерберийского и представителя Папы Римского. Поул устранил раскол и принял Англию обратно в объятия Рима. У Поула также была личная неприязнь к протестантам, поскольку Генрих VIII убил его мать. Многие протестанты, опасаясь репрессий за отказ подчиниться Папе, бежали на континент. Это, несомненно, сохранило многим жизни.

             Мы должны на мгновение задуматься о скоротечности земной безопасности. Посмотрите насколько внезапно исчезла свобода и процветание, которыми протестанты наслаждались при Эдуарде, и как быстро пришли испытания. В течение нескольких недель они поняли, что вся их жизнь перевернулась. Мы всегда должны быть благодарны за благословение свободы, мира и процветания, но мы не должны держаться за них и понимать, что все это может закончиться. Возможно, это отчасти имел в виду Павел, написав на Филиппинах 4: 11-13 «я научился быть довольным тем, что у меня есть. Умею жить и в скудости, умею жить и в изобилии; научился всему и во всем, насыщаться и терпеть голод, быть и в обилии и в недостатке. Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе.»

Эти слова, вероятно, вдохновляли многих английских протестантов во время испытаний. Мария организовала печально известные костры в 1555 году, выбрав в качестве мишени преданных протестантов, которые не соглашались отречься. Всего около 300 человек было казнено по поручению королевы. Большинство мучеников были обычными людьми - фермерами, кузнецами и торговцами. Некоторые видные церковные лидеры тоже пошли на эшафот. Епископы Николас Ридли и Хью Латимер были одними из самых известных и влиятельных фигур, которые принесли реформированную веру в Англию; Ридли как епископ Лондона и блестящий богословский ум, Латимер как экстраординарный и любимый всеми проповедник. Вскоре они вызвали гнев Марии, которая приговорила их к сожжению на костре в Оксфорде 16 октября 1555 года. Будучи в тюрьме и размышляя о том, что его ожидает, Латимер направил письмо Ридли:

Нет других средств кроме терпения. Лучше пострадать от той жестокости, которую они готовят для нас, чем подвергнуться великому негодованию Бога. Посему ... радуйтесь в Господе, с пониманием того, что он требует от вас, и того, что он обещает вам. Наш общий враг не сделает больше, чем Бог позволит ему. Бог верен и не даст нам пострадает сверх наших сил ...

Они сохраняли свою преданность до самого конца. Когда палач привязал Латимера и Ридли к шесту и поднес факел, Латимер повернулся к своему другу и произнес последние слова:

Мужайтесь, магистр Ридли, и будьте мужчиной; сегодня мы, по милости Божьей, зажжем такую свечу в Англии, которую, как я полагаю, уже никогда не погасят.[[5]](#_ftn5)

Как преемники этого наследия веры, да будем мы достойными их примера.

Буйство Марии на этом не закончилось. Томас Кранмер, бывший архиепископ Кентерберийский и отец английской церковной реформы, был брошен в тюрьму за то, что не поклялся в преданности Риму, и наблюдал, как его друзья Ридли и Латимер идут на костер. У королевы Марии, возможно, также была личная вендетта против Кранмера, так как он благосклонно относился к аннулированию брака ее матери Кэтрин с королем Генрихом. Не удовлетворившись его тюремным заключением или даже муками Кранмера, королева хотела сделать из него пример для остальных, заставив его отказаться от своих протестантских убеждений. После крайних мер принуждения и по неизвестным причинам, Кранмер, наконец, подписал отречение, которое радостно опубликовали и распространили по всей Англии, и которое, как сообщается, вызвало большое беспокойство у многих протестантов. Однако это не спасло жизнь бедному епископу, поскольку он был приговорён к смерти.

Однако старый и мужественный церковник не сдавался. Перед казнью, которая состоялась в церкви Св. Марии в Оксфорде, в двух шагах от места казни Ридли и Латимера, Кранмеру дали слово. После исповедания своих грехов и слабостей, он раскаялся в своем отречении:

 [Мои слова] были написаны вопреки истине, которую я имею в своем сердце, и написаны из страха смерти, чтобы спасти мою жизнь... И поскольку я написал много того, что противоречит тому, во что я верю в своем сердце, сначала должна быть наказана моя рука; ибо, если я приду к костру, она должна быть сначала сожжена. Что касается папы Римского, я отказываюсь от него, как врага Христова и антихриста, со всей его ложной доктриной.[[6]](#_ftn6)

С чистой совестью и восстановленным достоинством, Кранмер повернулся лицом к своей судьбе. Когда пламя подкралось к нему, он протянул свою руку-преступницу и держал ее, пока огонь не поглотил ее. Это возможно один из немногих примеров в истории церкви, когда христианин буквально исполнил слова Христа в Матфея 5:30: «если правая твоя рука соблазняет тебя, отсеки ее и брось от себя, ибо лучше для тебя, чтобы погиб один из членов твоих, а не все тело твое было ввержено в геенну». Джон Райл, размышляя о жизни Кранмера, его великих достижения и серьёзных недостатках, заключил: «ничто во всей его жизни не соответствовало ему, как манера его ухода. Велико было его согрешение, но и раскаяние его было великим». [7]

#### ЕЛИЗАВЕТА (1558-1603)

Возрождение католицизма было драматичным, интенсивным и кратким. Бездетная и несчастная Мария никогда не обладала хорошим здоровьем, и умерла в 1558 году, после всего пятилетнего правления. На подходе была Елизавета, вторая дочь Генриха VIII и первая Энн Болейн, и сводная сестра Марии. Император Карл V неоднократно подталкивал Марию убить Елизавету и, таким образом, избавиться от нее как наследницы на престол, но даже Кровавая Мария не зашла так далеко.

Став королевой, Елизавета незамедлительно перевернула политику своей сестры. Похоже, что она приняла протестантизм как из-за политической целесообразности, так и из личных убеждений; в конце концов, если бы она приняла католицизм, ей также пришлось бы признать, что ее собственное рождение было незаконным, а ее корона недействительна, поскольку ее мать Энн Болейн стала королевой только после того, как Генрих пошёл наперекор Папе. Но, возможно, что она при этом искренне верила. Елизавета читала Новый Завет на греческом каждый день, в основном благодаря своей мачехе, Екатерине Парр (последней жене Генриха), которая воспитывала ее в теплой евангельской и гуманистической атмосфере. Независимо от неясных мотивов, Елизавета начала восстанавливать протестантизм в Англии. Закон о превосходстве был восстановлен, Папа отвергнут, и с Актом единства Вторая молитвенная книга Кранмера была принята в качестве стандарта для Английской церкви. Радостные протестанты начали возвращаться в Англию из своего европейского изгнания.

Однако новая королева не решалась продвигать протестантизм слишком далеко. Ее главным приоритетом было восстановление и поддержание национального единства, и она стремилась создать богословски широкую и всеобъемлющую национальную церковь, по крайней мере, по стандартам того дня. Ее политика, известная как елизаветинское регулирование, стремилась найти некий «средний путь» в доктринальных вопросах, и тот же дух характерен для большинства англиканства по сей день. Некоторые ученые описали церковь, которую она хотел видеть, как «протестантскую по доктрине, католическую по традиции», поскольку она допускала свечи, священнические одежды, стояние на коленях во время причастия и т. д.

В ранние годы ее почти полувекового правления, Елизавета предала смерти некоторых католиков за их инакомыслие и преданность Папе. Некоторые протестанты посчитали нужным ответить на это соответствующим образом на те преследования, которое они испытывали со стороны католиков. К концу своего правления Елизавета и остальные английские католики, похоже, пришли к согласию по поводу разграничении их религиозной лояльности Папе и гражданской лояльности их английской королеве. Это подготовило почву для одного из последствий Реформации - развитие религиозной терпимости. Между тем, к концу XVI века некоторые английские протестанты стремились очистить Англиканскую церковь и полностью восстановить ее библейские корни. Они были пуританами, и мы поговорим о них подробнее на следующей неделе.

#### ЗАКЛЮЧЕНИЕ

              В начале нашего занятия мы рассмотрели тот факт, что Бог использовал нечестивого человека, Генриха VIII, чтобы прийти к хорошему результату - реформы в английской церкви. Мы также увидели, что Господь позволил хорошим людям - Тиндейлу, Ридли, Латимеру, Кранмеру и многим другим - пострадать, за попытки реформировать церковь. В обоих случаях Господь достигает своих вечных целей. Мы, в свою очередь, можем лучше понять и оценить это с точки зрения вечности. Другой мученик английской Реформации сказал это лучше всего. Когда Джона Хупера вели на костер, к нему подошел старый друг и умолял его отречься от своей веры и таким образом сохранить жизнь. Он напомнил Хуперу, что «жизнь сладка, а смерть горька». Мужественный Хупер был непреклонен, ответил товарищу: «вечная жизнь слаще, а вечная смерть горше». ”[[8]](#_ftn8)

[1] A.G. Dickens, *Английская реформация* (Университетский парк, PA: Пенсильванская государственная университетская пресса 1991), 95.

[2] Роланд Бэйнтон, Реформация XVI века (Boston: Beacon Press 1952), 184.

[3] Цитата из Марк Нолл, «Точки поворота: решающие моменты в истории христианства» (Grand Rapids, MI: Baker Books 1997), 178.

[4] Я.К.Райл, Пять английских реформаторов (Карлайл, Пенсильвания: Знамя правды 1999), 6.

[5] цитита из Ryle, 18.

[6] Цитата из Justo Gonzalez, «История христианства»: Том 2 (Нью-Йорк: Харпер Коллинз, 1985), 78.

[7] Ryle, 22.

[8] Цитата из Ryle, 12.